

Sohn Haist. North Buffalo. Erie 1865.

Therented to Tes, Thatfield

Private Library
OF
GEORGE BRADFIELD,

LIBRARY
SOUTHERN CALIFORNIA SCHOOL
OF THEOLOGY
CLAREMONT, CALIF.

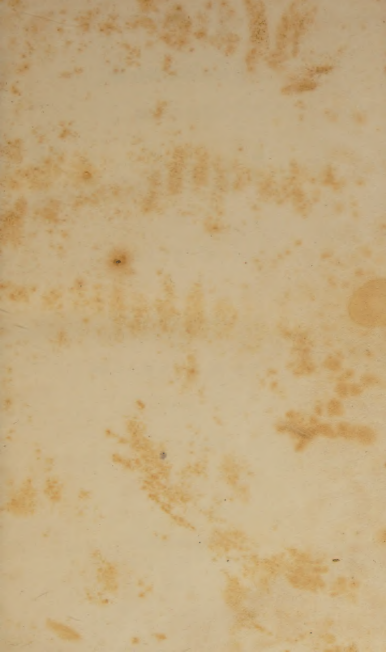


## The Library

SCHOOL OF THEOLOGY AT CLAREMONT

WEST FOOTHILL AT COLLEGE AVENUE CLAREMONT, CALIFORNIA







## Sammlung

auserlesener

# Predigten

bon

Johannes Weslen.

Aus bem Englischen überfett

pon

Wilhelm Maft.

Zweiter Band.

Cincinnati: Berlag von Poe & Hithcod. 1861. Entered, according to Act of Congress, in the year 1856,
BY SWORMSTEDT & POE,

In the Clerk's Office of the District Court for the District of Ohio.

GARRETT BIBLICAL INSTITUTE
EVANSTON, ILLINOIS.

## Inhalt.

| I. Predigt.                              |          |
|------------------------------------------|----------|
| Ueber die Bergpredigt.                   |          |
| Matth. 5, 1-4.                           | 7        |
| II. Predigt.<br>Neber die Bergpredigt.   |          |
| Matth. 5, 5-7                            | 18       |
| III. Predigt.                            |          |
| Ueber die Bergpredigt.  Matth. 5, 8—12.  | 31       |
| IV. Predigt.                             | 01       |
| Ueber die Bergpredigt.                   | - Jack   |
| Matth. 5, 13-16.                         | 44       |
| V. Predigt.                              |          |
| Matth. 5, 17-20.                         | 60       |
| VI. Predigt.                             |          |
| Ueber die Bergpredigt. / Matth. 6, 1—15. | 77       |
| VII. Prediat.                            | A TONE   |
| Ueber die Bergpredigt.                   |          |
| Matth. 6, 16—18.                         | 91       |
| VIII. Predigt.                           | 12 al    |
| Matth. 6, 19-23                          | 102      |
| IX. Predigt.                             | The Park |
| Ueber die Bergpredigt.                   | 140      |
| Matth. 6, 24-34                          | 116      |
| Ueber bie Bergpredigt.                   |          |
| Matth. 7, 1-12.                          | 127      |

| XI. Prebigt.                                                                                                         |       |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| Neber die Bergpredigt.                                                                                               | 137   |
| Matth. 7, 13-14                                                                                                      | 101   |
| XII. Predigt.                                                                                                        |       |
| Ueber die Bergpredigt.                                                                                               | - 5.5 |
| Matth. 7, 15—20.                                                                                                     | 144   |
| XIII. Predigt.                                                                                                       |       |
| Ueber die Bergpredigt.                                                                                               | 420   |
| Matth. 7, 21-27. XIV. Predigt.                                                                                       | 150   |
|                                                                                                                      |       |
| Ueber den Gehorfam der Kinder gegen ihre Eltern.                                                                     |       |
| Col. 3, 20.: 3hr Kinder, fepb gehorfam ben Eltern in allen Dingen                                                    | 158   |
| XV. Predigt.                                                                                                         |       |
| Gott in Christo.                                                                                                     |       |
| 1. Joh. 5, 20.: Diefer ift ber mahrhaftige Gott und bas ewige                                                        |       |
| Leben                                                                                                                | 168   |
| XVI. Predigt.                                                                                                        |       |
| Bon der Auferstehung der Todten.                                                                                     |       |
| 1. Kor. 15, 35.: Es möchte aber Jemand fagen: Wie werben bie Tobten auferstehen? Und mit welcherlei Leibe werben fie |       |
| fommen ?                                                                                                             | 178   |
| XVII: Predigt.                                                                                                       |       |
| Das jüngste Gericht.                                                                                                 |       |
| Rim. 14, 10.: Wir werben Alle vor bem Richterftuhl Chrifti                                                           |       |
| bargestellt werden                                                                                                   | 189   |
| XVIII. Predigt.                                                                                                      |       |
| Das Betrüben des heil. Geistes.                                                                                      |       |
| Cphef. 4, 30.: Und betrübet nicht den heil. Geist Gottes, bamit                                                      | 000   |
| ihr versiegelt seyd auf den Tag der Erlösung                                                                         | 200   |
| XIX. Predigt.                                                                                                        |       |
| Ueber das Gewissen.                                                                                                  |       |
| 2. Cor. 1, 12.: Denn unfer Ruhm ist ber, nämlich bas Zeugniß unsers Gewissens.                                       | 207   |
| XX. Predigt.                                                                                                         | 201   |
| Ueber bas Traurigseyn unter mancherlei Unfechtunger                                                                  |       |
| 1. Petri, 1, 6.: Die ihr eine fleine Zeit (wo es seyn sou)                                                           |       |
| traurig seyd in mancherlei Anfechtungen                                                                              | 215   |

#### XXI. Prebigt.

| Zizi. grievigi.                                                                                                                                                                                                                          |     |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| Der Beift ber mahren driftlichen Ginigkeit und Tolerang                                                                                                                                                                                  |     |
| 2. Kön. 15. 10.: Und ba er von dannen 30g, fand er Jonabab,                                                                                                                                                                              |     |
| ben Sohn Rechabs, ber ihm begegnete und grufte ibn, und fprach zu ihm, ist bein Berg richtig, wie mein Berg mit beinem                                                                                                                   |     |
| Perzen? Ionadab sprach: Ia. Ist es also, so gieb mir beine                                                                                                                                                                               | 005 |
| Dand.                                                                                                                                                                                                                                    | 225 |
| XXII. Predigt.                                                                                                                                                                                                                           |     |
| Ueber ben Eifer.                                                                                                                                                                                                                         |     |
| Gal. 4, 18.: Eifern ift gut, wenn es immerbar um bas Gute ge-                                                                                                                                                                            | 237 |
| XXIII. Predigt.                                                                                                                                                                                                                          |     |
| Ueber bas Ausschaffen unserer Seligkeit.                                                                                                                                                                                                 |     |
| Phil. 2, 12—13.: Schaffet, daß ihr selig werdet mit Furcht<br>und Zittern; benn Gott ist es, ber in euch wirfet beibes,<br>bas Wollen und das Vollbringen, nach seinem Wohlgefallen.                                                     | 247 |
| XXIV. Prebigt.                                                                                                                                                                                                                           |     |
| In welchem Sinne haben wir die Welt zu verlaffen ?                                                                                                                                                                                       |     |
| 2. Kor. 6, 17—18.: Darum gehet aus von ihnen und sonder euch ab, spricht ber Berr, und rühret fein Unveines an, so will ich euch anneismen und euer Bater seyn, und ihr sollt meine Sohne und Töchter seyn, spricht ber allmächtige Berr | 256 |
| XXV. Prebigt.                                                                                                                                                                                                                            |     |
| Das Seligwerben aus Gnabe.                                                                                                                                                                                                               |     |
| Eph. 2, 8.: Denn aus Inaben fent ihr felig geworben burch ben Glauben                                                                                                                                                                    | 265 |
| XXVI. Prebigt.                                                                                                                                                                                                                           |     |
| Die Pflicht, unfern Nächsten zurechtzuweisen.                                                                                                                                                                                            |     |
| 3. B. Mo f. 19, 17.: Du follst beinen Bruder nicht hassen in beinem Bergen, sonbern du sollst beinen Nächsten strafen, auf doß bu nicht feinethalben Schuld tragen mußest                                                                | 276 |
| XXVII. Predigt.                                                                                                                                                                                                                          |     |
| Wie wir allen Menschen zu gefallen suchen sollen?                                                                                                                                                                                        |     |
|                                                                                                                                                                                                                                          |     |
| Röm. 15, 5.: Es fielle fich aber unter und ein Seglicher alfo, baß er feinem Rachfien gefalle jum Guten, gur Befferung                                                                                                                   | 284 |
| XXVIII. Prebigt.                                                                                                                                                                                                                         |     |
| Die Thorheit ber Weltmenschen.                                                                                                                                                                                                           |     |
| Q . F 19 90 . Wher Watt brack 2n ihm . Du Marr!                                                                                                                                                                                          | 290 |

| 22.21.22. 3/ 1/ 1/ 1/ 1/                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |     |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| Die Erbfünde.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |     |
| 1. Mof. 6, 5.: Da aber ber herr fah, bag ber Menichen Bos-<br>heit groß war auf Erben und alles Dichten und Trachten ihres<br>herzens nur bofe war immerbar                                                                                                                                                                                                                       | 296 |
| XXX. Predigt.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |     |
| Die Rechtfertigung durch den Glauben.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |     |
| Rom. 4, 5.: Dem aber, ber nicht mit Werfen umgehet, glaubet aber an Den, ber bie Gottlosen gerecht macht, bem wird fein Glaube gerechnet gur Gerechtigfeit                                                                                                                                                                                                                        | 305 |
| XXXI. Prebigt.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |     |
| Von ber Borfehung.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |     |
| Euf. 12, 7.: Auch find bie Saare auf eurem Saupte alle gegah-<br>let                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 318 |
| XXXII. Predigt.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |     |
| Die Gerechtigkeit aus bem Glauben, verglichen mit ber rechtigkeit aus bem Gefes.                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | Ge- |
| Röm. 10, 5-8.: Moses aber schreibt wohl von ber Gerechtig- feit, die aus dem Gesetz kommt: Welcher Mensch dies thut, ber wird barinnen leben. Aber die Gerechtigkeit aus bem Glauben spricht also: Sprich nicht in beinem herzen: Wer will hinauf gen himmel fabren? Das Wort ist bir nabe, nämlich in beinem Munde und in beinem berzen. Das Wort vom Glauben, das wir predigen. | 327 |
| XXXIII. Predigt.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |     |
| Die Weisheit der göttlichen Rathschlüsse.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |     |
| Rom. 11, 33.: O welch' eine Tiefe bes Reichthums, beibes, ber Beisheit und Erfenntniß Gottes                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 337 |
| XXXIV. Predigt.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |     |
| Von der Liebe.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |     |
| 1. Kor. 13, 3.: Und wenn ich alle Sabe ben Armen gabe, und ließe meinen Leib brennen, und hatte bie Liebe nicht, so ware mir es nichts nübe.                                                                                                                                                                                                                                      | 347 |
| XXXV. Prebigt.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 021 |
| Neber ben heiligen Geift.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |     |
| 2. Cor. 3, 17.: Denn ber Berr ift ber Geift.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 353 |
| Auserlesene Stellen                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 900 |
| aus Wesleys Schriften S. 363—384.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |     |

#### Erfte Prebigt.

#### Ueber die Bergpredigt.

"Da Er aber bas Bolf sah, ging Er auf einen Berg, und sehte sich, und feine Jünger traten gu ibm. Und Er that seinen Mund auf, lebrete sie und sprach: Selig sind, die ba geistlich arm sind; benn das Himmelreich ist ihr. Selig sind, die ba leib tragen; benn sie sollen getröstet werben." Matth. 5, 1—4.

Als Johannes in's Gefängniß geworfen wurde, sing unser Herr an, umherzugehen im ganzen Galisäa, und nicht allein zu lehren in ihren Schulen und zu predigen das Evangelium von dem Reiche Gottes, sondern auch zu heilen alle Arten von Seuchen und Rrantheiten im Bolt, Matth. 4, 23. Es war eine natürliche Folge hievon, daß Ihm viel Bolts nachfolgte aus Galisäa und von den zehn Städten und von Jerusalem und von Judäa und von der ganzen Gegend des Jordans, B. 25. Und da Er die Menge sah, die keine Synagoge zu sassen und von zu Engage zu sassen von das Er sich nach der Weise der Juden gesetzt hatte, kamen seine Jünger zu Ihm. Da öffnete Er seinen Mund, (womit der Evangelist bezeichnen will, daß jest eine ernste, seierliche Rede beginne) und lehrete sie und sprach u. s. w.

Doch zuvor laffet und Den betrachten, ber bier fpricht. Es ift ber berr bes himmels und ber Erde, ber Schöpfer aller Dinge, bessen Reich von Ewigkeit ift und über Alles herrschet; es ist ber große Gesetzgeber, welcher wohl im Stande ist, alle seine Gebote burchzusehen, weil Er selig machen und verdammen kann, ja weil Er strafen kann mit ewiger Berwerfung von seinem Angesicht, und von seiner herrlichen Macht. Er ist bie ewige Beisheit des Baters, der aufs vertrauteste be-

fannt mit unferer Natur, wohl wußte, in welcher Begiehung wir zu Gott, zu unfern Rebenmenichen und zu allen andern Creaturen fteben, und ber baber jedes feiner Befebe unfern Umftanden angepagt hat. Es ift Der, ter jeden Menfchen liebt, und beffen Barmbergigfeit über alle feine Werte fich erftredt. Es ift ber Gott ber Liebe, ber fich felbft entaugert hat ber ewigen Berrlichkeit und ift bernieder gefommen vom Bater, ju verfündigen seinen Billen ben Menschenfindern, und ber wieder zu seinem Bater geht. Es ift Der, ber von Gott gefandt murbe, ju öffnen bie Augen ber Blinden und ju geben Das Licht Denen, Die in Finsterniß figen. Es ift ber große Prophet des herrn, von welchem Gott ichon vor langer Beit aufe feierlichfte ertlart hatte: "Wer meine Borte nicht boren wird, die Er in meinem Namen reden wird, von Dem will Ich's fordern," 5. Mof. 18, 19. Der wie es der Apostel ausbrudt : "Und es wird gefchehen, welche Geele benfelbigen Propheten nicht boren wird, foll vertilget werden aus bem Volt." Apstasch. 3, 23.

Und was ist es nun, bas Er uns sehret? Ter Sohn Gottes, ber vom himmel hernieder kam, zeigt uns hier den Weg zum himmel, zu den Wohnungen, die Er uns bereitet hat, und zu der herrlichkeit, die Er hatte, che die Welt war. Er lehrt uns den wahren Weg zum ewigen Leben, die königliche Straße, die zu seinem Reiche führt, den einzig wahren Weg, denn außer diesem giebt es keinen, alle andere Pfade führen

gum Verderben.

Bu wem sprach ber herr in seiner Bergpredigt? Nicht zu ben Aposteln allein; wenn Er bieg wollte, fo hatte Er nicht nöthig gehabt auf einen Berg zu geben. Gin Bimmer im Saufe bes Matthäus ober fonft eines Jungers ware hinreichend gewesen bie Bwolfe zu faffen. Auch find unter ben Jungern, Die gu 3hm tamen, nicht blos bie 3molfe zu verfteben, fondern Alle, Die von Ihm zu lernen wunschten. Dag unter bem Bort "ffe," wenn es beift : "Er öffnete feinen Dlund und lebrete ffe," Die gange Menge zu verstehen ift, welche mit ihm auf ben Berg ging, beweifen jedenfalls bie letten Worte bes 7. Capttels, wo es beißt: "Und es begab fich, ba Jesus biese Rebe vollendet hatte, entfette fich die Menge über feine Lehre ober Predigt." Aber auch bas Bolt, bas bamale auf bem Berge war, ift es nicht allein, bem unfer herr ben Weg ber Erlofung eröffnete; fondern alle Menschenkinder, bas gange Menschengeschlecht, auch die, welche noch nicht geboren waren, selbst bie tommenben Giefchlechter bis zu bem Enbe ber Welt follten biefe Worte bes Lebens boren.

Dies wird auch allgemein zugegeben mit Bezug auf einzelne Theile ber Bergpredigt. Es wird g. B. Niemand laugnen, baß, was vom geistlichen Urm fenn gefagt ift, fich auf alle Meniden bezieht. Antere Theile bagegen, meinen Ginige, beziehen sich nur auf die Apostel oder die erften Christen oder Die Diener der driftlichen Kirche. Aber wo steht dies geschrieben ? Sat ber Berr ober einer seiner Apostel irgendwo fo gefagt? Dein! Aber man wendet ein : Die Bernunft verlangt eine folche Einschränfung. Wenn bies ber Fall ift. fo muß es aus einem von zwei Grunden fenn : entweder, weil ohne eine folde Ginfdrantung tie Rebe teinen Ginn gabe, ober einer andern Schriftstelle miterfprache. Aber bies ift nicht ber Fall. Es wird fich zeigen, wenn wir an die Betrachtung ber einzelnen Theile tommen, bag Alles, mas unfer Berr bier gejagt bat, fich aufe ichieflichite auf alle Menschen anwenden läßt. Auch schließt tiefe Rede gar nichts in fich, bas einem andern Ausspruch von 3bm ober fonft einer Schriftftelle entgegen gefett mare. Ja es wird fich ferner zeigen, daß entweder alle Theile dieser Rete auf alle Menschen bezogen werden muffen, ober feiner, indem fie alle gufammenbangen, wie bie vereinigten Steine eines Bewölbes, von welchen man feinen einzigen wegnehmen tann, ohne bag bas gange Bebaube gufammenfturget.

Bulett wollen wir noch betrachten, wie unfer herr bier lehrte. Und mabrlich, wie zu allen Zeiten, fo besonders bier fprach Er, wie fein Mensch je sprach. Richt wie bie beiligen Manner bes alten Buntes, obgleich auch fie fprachen, getrieben von bem beiligen Geift. Nicht wie Petrus, oder Jatobus, oder Johannes, ober Paulus. Sie maren allertings weise Baumeister in seiner Rirche; aber auch in himmlischer Beisbeit ift der Diener nicht, wie ber herr. Rein, auch nicht, wie Er felbst bei andern Belegenheiten fprach. Denn nicht jebesmal, wie bier, war feine Absicht, ben gangen Plan feiner Religion, einen völligen leberblid bes Chriftenthums auf einmal zu geben, und bie Natur ber Beiligfeit, ohne welche Niemand den herrn feben fann, vollkommen gu beschreiben. Ja wir haben nichts ber Art in ber gangen Bibel, ausgenommen etwa ben furgen Entwurf ber Beiligfeit, welchen Gott in ben gebn Geboten auf dem Berge Ginai gab. Aber welcher Unterschied zwischen bem einen und bem andern. "Denn auch

jenes Theil, bas verklaret mar, ift nicht für Rlarheit zu achten gegen biefe überschwängliche Klarbeit," 2. Rorinth. 3, 10. Mit welch erstaunlicher Liebe offenbart bier ber Gobn Gottes ben Willen feines Baters tem Menschengeschlechte! Er bringt uns nicht wieber ju bem Berge, ber mit Feuer brannte, noch jum Dunfel und Finsterniß und Ungewitter. Er fpricht nicht, als wenn Er bonnerte vom himmel, fondern in einem stillen, fanften Caufeln. "Celig find, bie ba geiftlich arm find." "Selig find die Leidtragenden" u. f. m. Gelig icon jest in Diesem Leben, selig in alle Emigfeit! Als ob er sagen wollte: Wem von euch verlangt nach Blückfeligfeit, nach guten Jagen? Gebet, ich zeige euch, wonach fich eure Scele febnt! Gehet ben Weg, ben ihr fo lange vergebens juchtet, ben Weg ju einem angenehmen Leben, ben Pfat ju Frieden und Freude, jum himmel auf Diefer Erbe und jum himmel bort oben. - Wie gewaltig, mit welcher Kraft lehrt Er aber auch ju gleicher Zeit! Wohl konnte man fagen: Dicht wie bie Schriftgelehrten. Aber auch nicht wie Mofce, ber Anecht Gottes; nicht wie Abraham sein Freund; nicht wie einer ber Propheten, nicht wie irgend ein Mensch! Es spricht ber Schöpfer aller Dinge, ber im Fleisch erschienene Gott, ja bas Wefen aller Wefen, Jehovah ber Allerbochte.

I. Unfer herr legt uns zuerst die Summe ber mahren Resigion in acht Puntten vor, die Er in dem übrigen Juhalt bes fünften Kapitels erklärt und gegen die falschen Auslegun-

gen der Menschen schütt.

Einige baben behauptet, bag er in tiefen Worten bie verschiedenen Stufen bes Christenlaufes bestimmen wolle: Die Schritte, welche ber Chrift auf feiner Reise ju bem verheifienen Lande der Rube ber Reihe nach zu machen habe; Andre aber, daß fich tiefe bier festgesetten Puntte auf jeden Chriften zu allen Zeiten beziehen. Und warum wollen wir nicht bei-Des, das eine wie bas andere jugeben? Berträgt fich nicht beides gang gut mit einander? Es ift unzweifelhaft mabr. rag beides, Armuth bes Beiftes und jede andere Bemuthobeschaffenheit, die bier ermähnt ift, ju allen Beiten in einem größern ober fleinern Grade bei jedem mahren Chriften gefunden wird. Und es ift ebenfo mahr, daß bas mabre Chriftenthum in ber Armuth bes Beiftes beginnt, und in ber Drbnung, wie fie bier beschrieben ift, fortgeht, bis ber Mensch Gottes vollkommen ift. Wir fangen alfo mit ber geringften biefer Gaben Gottes an, wollen fie jedoch nicht aufgeben, wenn wir von Gott berufen werben, höher zu steigen. Wir wollen festhalten, was wir schon erreicht haben, während wir uns streden nach dem, was da vorn ist, nach den höchsten Segnungen Gottes in Christo Jesu.

Der Grund von biesem Allem ift die Armuth des Geistes. Deswegen beginnt unser herr so: "Selig sind, die da geistlich arm sind, denn das himmelreich

ift ihr."

Es ift nicht unmahrscheinlich, bag unser herr bet biefen Worten auf Die blickte, die um Ihn waren; und weil Er bemerfte, bag wenig Reiche, bag größtentheils leiblich Urme zugegen waren, von biefem Beranlaffung nahm, Die geitliden Dinge auf Die geistigen anzuwenden. Gelig, fagt Er, (ober eigentlich glüdlich, glückselig, wie bas Wort in Diefen und ben folgenden Berfen übersett fenn follte), find bie geiftlich Armen. Er fagt, nicht bie, welche arm an zeitlichen Gütern, sondern die da geistlich arm sind. Aber wer find benn die geiftlich Armen ? Dhne Zweifel die Demuthigen, tie fich felbst fennen, die überzeugt find von ihrer Gundhaftigfeit, die, welchen Gott bie erfte Buffe gegeben hat, welche bem Glauben an Chriftum vorhergeht. Gold einer fagt gewiß nicht : "Ich bin reich und habe gar fatt und bedarf nichts," benn er hat nun erfannt, bag er elend, arm, jammerlich, blind und blos ift. Er ift überzeugt, daß nichts geiftlich Outes in ihm wohnet. Er hat einen tiefen Eindruck von bem efelhaften Ausjag ber Gunde, ben er mit fich aus feiner Mutter Leibe brachte, ber feine gange Geele übergieht und jede Rraft und Fabigfeit berfelben ganglich verderbt. Ein folder erkennt je mehr und mehr die bosen Triebe, welche aus Diefer bofen Burgel bervorkeimen, ben Stolz und hochmuth bes Weistes, den beständigen Sang, höher von sich zu benten, als man follte, Die Liebe gur Welt, ben Durft nach ber Achtung und Ehre ber Menschen, ben haß und ben Reib, Die Eifersucht und Die Rache, ben Born, Die Bosheit und Bitterfeit, Die angeborne Feindschaft gegen Gott und bie Menschen, welche in viel tausend Bestalten erscheint. Er ist fich wohl bewußt, wie febr er fündigte mit feiner Bunge, wenn auch nicht burch ruchlose, unbescheibene, unwahre ober unfreundliche Worte, fo boch burch Reben, bie nicht gur Erbauung bienten, und barum ben beiligen Beift betrübten. Gleicherweife find auch feine bofen Werte ftete vor feinen Angen. Gie erfcheinen ihm ungablig, wie die Tropfen bes Regens, ober ber

Sand am Ufer bes Meeres. Er erkennt auch die Strafe an die er verdient hat, wegen seines fleischlichen Sinnes, wegen der gänzlichen Verdorbenheit seiner Natur; und noch viel mehr wegen seiner sündhaften Worte und Werke. Er kann keinen Augenblick zweiseln, daß die geringsten derselben die Hölle verdienen, wo der Wurm nicht stirbt, und das Feuer nicht verlöscht. Ueberdieß liegt noch schwer auf ihm die Schuld, daß er nicht glaubte an den Namen des eingebornen Sohnes Gottes. Wie, ruft er aus, wie soll ich entrinnen, der ich so große Seligkeit versäumte? denn "der nicht glaubt, ist schon

gerichtet und ber Born Gottes bleibt auf ihm."

Aber was soll er geben zum Lösegeld seiner Seele, welche ber gerechten Strafe Gottes anheimgefallen ist? Womit soll er kommen vor den Herrn? Wie soll er bezahlen, was er Ihm schuldig ist? Wenn er auch von diesem Augenblick an den vollkommensten Gehorsam gegen alle Gebote Gottes bewiese, dies würde für keine einzige Sünde Ersatz geben, für keine einzige Handlung des vergangenen Ungehorsams; indem er Gott alle seine Dienste schuldet, die er zu verrichten sähig ist, von diesem Augenblick an dis in alle Ewigkeit. Könnte er also auch dieses entrichten, so würde dieß auf keine Weise Ersatz geben für das, was er schon zuvor gethan haben sollte. Er sieht deshalb seine äußerste Hülflosigkeit in Beziehung auf die Genugthuung für seine begangenen Sünden; seine gänzliche Unsähigkeit, Gott ein Lösegeld für seine eigene Seele zu bezahlen.

Aber wenn ihm Gott auch alles Bergangene unter der einzigen Bedingung verzeihen wollte, daß er nicht mehr sündigen, sondern von nun an allen seinen Geboten willig und standhaft gehorchen würde; so weiß er wohl, daß ihm dieß nichts nütte, weil es eine Bedingung wäre, die er unmöglich erfüllen könnte. Er weiß und fühlt es, daß er nicht einmal den äußerlichen Geboten Gottes gehorchen kann, weil auch dieß nicht möglich ist, so lange noch in dem Herzen die natürliche Sündhaftigkeit und Berdorbenheit wohnt, da ja ein saufer Baum nicht gute Früchte bringen kann; er selbst aber ist nicht fäbig, sein Herz zu reinigen, und keinem Menschen ist dieß möglich, so daß er durchaus nicht weiß, wie er den Wandel auf dem Pfade Gottes beginnen soll. Er weiß nicht, wie er nur Einen Schritt auf diesem Weg machen soll. Belastet mit Kummer, Sünde und Furcht, kann er nichts als ausrufen: "Herr, hilf oder ich verderbe!"

Armuth bes Weistes, ber erfte Schritt, ben wir auf bem Wege jum himmel ju machen haben, ift alfo ein richtiges Gefühl unferer außern und innern Gunden, unferer Schuld und Gulflofigfeit. Dieß haben Ginige abichenlicher Beife "Die Tugend der Demuth" genannt, und wollen uns bamit lebren, tarauf ftolg zu fenn, wenn wir wiffen, bag wir bie Bertammuß verdienen, tag uns Alles mangelt, tag wir nichts

als Gunde haben, bag wir bulflog und elend find.

Bir tonnen nicht umbin, bier zu bemerten, bag bas Christenthum gerade ba anfängt, wo bie beidnische Sittlichfeit entet. Urmuth bes Beiftes, bas Bewußtjegn, bag man feine eigene Gerechtigfeit hat, welches ber erfte Puntt in der Religion Jeju Chrift ift, laffen alle heidnifchen Religionen Dabinten. Dieg mar ben 2Geifen Diefer 2Belt immer verborgen; tergestalt, tag tie gange romifche Sprache felbit bei all ihren Fortidritten in Den Zeiten Des Augustus nicht einmal ben Ramen von Demuth enthält. Ja es mar nicht einmal in ber gangen reichhaltigen Sprache ber Briechen gu finden, bis

es ber große Apostel bilbete.

D daß wir fühlten, was fie nicht auszudruden vermochten! Gunder, mache auf! Erfenne und fuble, bag bu aus fundlidem Camen erzeugt und von teiner Mutter in Gunten empfangen murdeit; daß bu felbit Gunde auf Gunde haufteft, feit der Beit, daß du Gutes von Bofem unterscheiden tounteft. Beuge bich unter die machtige hand Gottes, als Des ewigen Todes wurdig. Lege ab, verleugne, verabichene alle Gedanfen, bag du bir felbit belfen fonneft; alle beine hoffnung beruhe barauf, rein gewaschen zu werden im Blute Jefu Chrifti, und erneuert turch beffen allmächtigen Beift, welcher alle unfere Gunden an feinem eigenen Leibe an bas Solg geheftet hat. Dann foll es fich an dir beweisen: "Selig find die geiftlich Urmen, benn tas himmelreich ift ihr."

Das ift bas himmelreich, ober bas Reich Gottes, welches in und ift, nämlich Gerechtigfeit, Friede und Freude im beil. Beift. Und masift Gerechtigfeit, als Das Leben Gottes in ber Geele, als ber Ginn Jeju Chrifti, bas auf bas erneuerte Berg gebrudte Bild Gottes? Bas ift fie, als die Liebe ju Gott, weil Er uns guerft geliebet hat, als die Liebe gu allen Menfchen um feinetwillen ?

Und mas ift der Friede Gottes anders, als bie ruhige Beiterfeit der Scele, die angenehme Rube in bem Blute Jefu, Die feinen Zweifel an unferer Unnahme bei ihm gurudläßt

bie alle Furcht vertreibet, nur nicht bie aus kindlicher Liebe entspringende Besorgniß, unsern Bater im himmel zu betruben ?

Dieses inwendige Reich Gottes schließt auch in fich bie Freude in dem beil. Beifte, welcher unferm Bergen Die Bergebung aller unferer begangenen Gunden und bas Ungelb unfere ewigen Erbes verfiegelt. Und mit Recht burfen wir bieß das himmelreich nennen, weil der himmel aledann ichon in unferer Geele geoffnet ift, und jene Strome ber Bonne entfpringen, welche ju Gottes Rechten fliegen in Ewigfeit. 3 brer ift bas himmelreich. Wer bu immer fenft, wenn bir nur Gott die Urmuth bes Beiftes gegeben hat, beinen verlornen Buftand gu fühlen, fo haft bu ein Recht barauf, burch bie gnadige Berheißung Deffen, ber nicht lugen fann. Es ift bir erworben durch bas Blut bes Lammes. Es ift gewiß nabe; bu bift am Rande bes Simmele! Roch einen Schritt, und bu gehft ein zu bem Reiche ber Gerechtigfeit, bes Friedens und ber Freude. Bift du voller Gunde ? Ciehe bas Lamm Gottes, welches bie Gunden ber Welt wegnimmt. Bang unbeilig? Siehe beinen Fürsprecher bei dem Bater, Jesum Chriftum, ben Gerechten. Kannft du nicht tie fleinfte beiner Gunben verfohnen? Er ift die Berfohnung für alle beine Gunden. Run glaube an ben herrn Jejum Chriftum und alle beine Gunden find ausgetilgt. Bift bu völlig unrein an Seele und Leib? Er ift tie Quelle fur Gunbe und Unreinigfeit. Stehe auf und mafche beine Gunden ab. Zweifle nicht mehr an ben Berheißungen Gottes burch Unglauben. Gieb Gott die Ehre! Wage es zu glauben.

Dann erst, wenn du durch Glauben gerecht geworden bist, sernst du von Ihm von Herzen demüthig zu seyn, und dieß ist die wahre, die äckte, die dristliche Demuth, welche aus einem Gesühl der Liebe Gottes sließt, der nun mit uns versöhnt ist in Christo Jesu. Armuth des Geistes in diesem Sinne des Wortes beginnt da, wo das Gefühl der Schuld und des Jornes Gottes endet, umd ist eine immerwährende Empsindung unserer völligen Abhängigkeit von Ihm in Rücksicht auf ieden guten Gedanken, auf jedes gute Wort und Werk. Sie ist ein stets anhaltendes Gesühl von unserer gänzlichen Unfähigetett zu allem Guten, wenn Er uns nicht jeden Augenblick belebt; und eben deswegen gediert sie einen Abscheu vor aller Chre von Menschen, indem wir wissen, daß aller Ruhm nur Gott gedührt. Mit diesem ist verbunden eine zarte Scham,

eine tiefe Erniedrigung vor Gott, auch wegen der Sünden, von denen wir wissen, daß Er sie uns vergeben hat, und auch wegen der Sünde, die noch in unserm herzen zurück geblieben seyn mag, obgleich wir wissen, daß sie uns nicht zugerechnet wird zu unserer Verdammniß. Denn die Ueberzeugung von der inwohnenden Verdammniß wird von Tag zu Tag tieser und immer tieser. Je mehr wir wachsen in der Gnade, desto mehr sie wir von der schreckteichen Verdordheit unsers herzens zie mehr wir fortschreiten in der Erkenntniß und Liebe Gottes durch Jesum Christum unsern herrn, desto mehr erkennen wir unsere natürliche Entsernung von Gott und die Nothwendialeit unserer gänzlichen Erneuerung in Gerechtigkeit und mahrer heiliakeit.

II. Freilich hat Der, welcher so in sich das innere himmelreich tennen zu lernen anfängt, noch keinen rechten Begriff von der inwohnenden Sünde, er spricht, wenn es ihm
wohl geht: "Ich werde immer mehr barnieder liegen: denn
der herr hat meinen Berg stark gemacht." Die Sünde ist so
gänzlich unter seine Füße getreten, daß er kaum glauben kann,
daß sie noch in ihm sex. Sogar die Bersuchung schweigt sill
und darf sich nicht nähern. Er fährt baher in den Wegen
der Freude und Liebe schwebt, und "wie auf Adleressugeln." Da
aber unser herr wohl wußte, daß dieser triumphirende Zustand nicht lange währt, so fügte er sogleich hinzu: "Selig

find die, die Leide tragen, denn sie sollen ge-

tröftet werben."

Wir dursen nicht benken, diese Berheißung beziehe sich auf die, welche aus irgend einem weltlichen Grunde Leid tragen, welche sich betrüben über irgend ein weltliches Ungemach, wie über ben Berlust ihres Ansehens, oder ihrer Freunde, oder die Abnahme ihrer zeitlichen Güter, oder auch die, welche sich selbst quälen mit Furcht vor irgend einem zeitlichen llebel, oder mit ängstlicher Sorge wegen irdischer Dinge. Solche werden Nichts von dem Herrn empfangen, denn Er ist nicht in allen ihren Gedanken. Sie gehen daher wie ein Schemen, und machen sich viele vergebliche Unruhe. "Solches widerfährt euch von meiner Hand," spricht der Herr zu ihnen, "in Schmerzen müsset ihr liegen."

Die Traurigen, von welchen unser herr hier spricht, sind Solche, die aus einem ganz andern Grunde Leid tragen. Sie trauern um Gott, in welchem sie sich schon freuten mit unaussprechlicher Freude, als Er ihnen sein gutiges Wort,

feinen Frieden und die Rrafte ber gutunftigen Belt gu fchmeden gab. Die Bersuchungen und Gunden, von benen fe glaubten, fie fegen für immer verschwunten, haben fich von Reuem gegen fie erhoben und greifen fie auf jeglicher Geite an. Daber ift es fein Bunter, wenn ihre Geele fich nun betrübet und beunruhigt mird. Der große Scelenfeind verfaumt biefe Belegenheit nicht, um ju fragen : "Wo ift nun bein Gott? wo tie Gludfeligkeit, von ter bu spracheft? wo ist ber Anfang bes himmlischen Reichs? Ja, bat Gott gefagt: beine Gunden find bir vergeben ? mabrlich Gott bat es nicht gesagt; es war nur ein Traum, eine reine Täuschung, ein Produtt beiner eigenen Ginbildung. Benn beine Gunben vergeben find, warum bift bu benn fo? Rann ein Gunber, ber Bergebung erlangt hat, auch fo unheilig fenn ?" Und wenn fie bann erft mit bem, ber tluger ift als fie, ftreiten mol-Ien, anstatt augenblidlich Gott angufleben, werben fie wirtlich in tiefe Schwermuth und unaussprechliche Angft finten. Alber auch bann, wenn Gott fein Angesicht wieder über ihre Seele leuchten läßt, und allen Zweifel über bie ihnen wiederfahrene Barmherzigfeit hinwegnimmt, wird boch ber, ber fdmach im Glauben ift, ftete versucht und betrübt fenn, wenn er auf die Rufunft ichaut, besonders wenn die innere Gunde wieder auflebt und ihn mit heftigteit angreift, überfällt ihn Die Furcht, er mochte Schiffbruch leiben am Glauben, und fein letter Buftand ichlimmer werden, als ber erfte.

Selig sind Die, die so trauern, wenn sie auf den herrn harren, und sich nicht selbst durch die erbärmlichen Tröstungen der Welt von diesem Wege abwenden. Selig sind Die, denen es anliegt, dem herrn mit sestem berzen anzuhangen. Sie sollen getröstet werden durch den Trost seines Geistes, durch eine erneuerte Offenbarung seiner Liebe, durch solch ein Zeugniß ihrer Annahme in dem Geliebten, daß es ihnen nie mehr entrissen werden kann. Sie erhalten den völligen Glauben, die völlige Liebe, wodurch alle quälende Kurcht verschwindet. Gott giebt ihnen nun eine gewisse hoffnung eines ausdauernden und frästigen Trostes durch Gnade. so daß sie sagen können: Was kann uns scheiden von der Liebe Christi? Ich bin gewis, daß weder Tod noch Leben, weder Gegenwärtiges noch Zutünstiges, weder Hohes noch Tieses uns scheiden kann von der Liebe Gottes, die in Christo Jesu ist, unserm herrn.

(Röm. 8, 35-39.)

Aber auch bann, wann biese Traurigfeit sich in heilige

Frende vermanbelt bat, giebt es boch noch ein anderes feliges Trauern, bas in ben Rintern Gottes gurud bleibt. Gie trauern ftete über die Gunte und bas Clent ber Menfchen. Sie weinen mit ben Weinenden. Gie weinen fur Die, welche nicht über fich felbft weinen, über Die, Die wiber ihre eigene Geele fündigen. Gie trauern über tie Edmache und Treulofigfeit Derer, Die in irgend einem Mage ichon von ihren Gunden befreit morten find. Wer ift febmach, und fie find es nicht auch ? Wer ift beleidigt, und fie brennen nicht fur feine Cade? Gie franten fich über tie immermahrente Berunehrung ber Majeftat bes himmels und ber Erbe. Geit bie Mugen ihres Berftantes geoffnet murten, ruht ein tiefer Ernft auf ihrem Weifte, ber immer noch macht burch ben Unblid bes ungeheuren Decans ter Ewigfeit, ber grund. und uferlos bereite ichen Millionen und Millionen verfchlungen bat, und fich itets noch öffnet, um auch ben Reft ber Menfchen noch zu verschlingen. Ihr geiftliches Auge erblickt bier tas ewige Saus Gottes in ten himmeln, tort Bolle und Berbammnig ohne Gulle, und bann fublen fie bie Wichtigfeit jetes Augenblide. - Aber Alles Dieg ericeint Denen, Die Gott nicht fennen. mabnfinnig, und turfen wir und tarüber muntern? Rebmet an, es mantelten zwei Menfchen auf einem Bege, ber eine aber murte ploglich fille fteben und mit bem ftartften Beichen bes Schredens ausrufen : "Un welch einem Abgrunde fteben wir! Giebe! wir fint auf tem Puntte, in Stude gerichellt ju werben! Roch einen Schritt, und wir fturgen in Die ungeheure Tiefe! Stehe fill! ich gebe um Die gange Beit nicht mehr weiter!" Der Andere jedoch, ber fich felbft wenigstens für gleich icharf febend halt, murde vorwarts bliden, und von bem Allem Richts erbliden. Was murte er wohl von feinem Begleiter benten, als bag er von Ginnen getommen fen?

Aber, ihr Rinder Gottes, ihr Trauernden in Bion! Laffet euch burch folde Dinge nicht erschüttern! 3hr, beren Augen erleuchtet find, laffet euch nicht bennruhigen burch Die, welche in Ginfternig dabin mandeln. Ihr mandelt nicht in einem täuschenden Schatten ; Gott und tie Ewigfeit find mefentliche, wichtige Dinge! Simmel und Solle find wirfliche, bor euch fich eröffnende Buftante, and ihr fiehet an bem Rante bes großen Schlundes! D rufet laut, schonet nicht! Bebet eure Stimmen auf zu Dem, ber Beit und Ewigkeiten umfaßt, für euch und für eure Bruter, taf ihr murtig feyn moget, gu entrinnen bem Berberben, bas baber tommt, wie ein Wirbelwind; daß ihr unverschrt durch alle diese Wogen und Stürme hindurch gebracht werdet zu dem Hafen,
nach dem ihr euch sehnet! Weinet über euch selbst, die Er
die Ihränen von euren Augen abtrocknet! Und dann weinet
auch über das Elend, das über die Erde dahersommt, die
ber herr dem Jammer und der Sünde ein Ziel sept, die
Er abtrocknet alle Ihränen von allen Gesichtern, und die Erkenntniß des herrn die Erde bedeckt, wie das Wasser die
Tiefe! Amen.

#### Zweite Predigt.

#### Heber die Bergpredigt.

"Selig sind die Sanftmuthigen, benn sie werden das Erbreich besiten. Selig sind, die da hungert und bürstet nach ber Gerechtigfeit, benn sie sollen satt werden. Selig sind die Barmbergigen, benn sie werden Barmbergigeit erlangen." Matth. 5, 5-7.

I. Wenn ber Winter vorüber, die Zeit der Blumen wiebergekommen ist und die Turteltaube sich hören läßt im Lande; wenn Er, welcher die Bußfertigen tröstet, da ist, um ewig bei ihnen zu bleiben, wenn die Klarheit seiner Gegenwart die Bolten des Zweisels und der Ungewißheit zerstreut, die Stürme entslichen, die Wellen des Kummers sich legen und ihr Geist sich in Gott ihrem heiland erfreut; dann können diesenigen, welche Er getröstet hat, Zeugniß geben: "Selig" oder glüdlich sind "die Sanstmüthigen, denn sie werden das Erdreich besiken."

1. Wer sind die Canftmuthigen? Richt die sind es, welche durch die Uebel, die ihnen begegnen, nicht beunruhigt werden, weil sie Böses von Gutem nicht unterscheiden können, welche sich über nichts grämen, weil sie die Tugend eines Steines haben und Nichts sühlen. Kalte Unempfindlickseit ist ebenso ferne von der Sanftmuth als von der Temuth; und es ist nicht zu begreisen, wie einige Christen des reineren Zeitalters, vorzüglich einige der Kirchenväter, einen der häßlichsten Züge des heidenthums für einen Zweig der wahren christlichen Religion ansehen konnten. Christliche Sanstmuth

schließt ferner keinen Mangel an Eifer für Gott in sich, sie ist frei von jedem Extrem, sowohl im Uebermaß als im Mangel. Sie hält die Leidenschaften in der rechten Ordnung, ohne sie zu vernichten. Sie sett das Gemüth nur in das richtige Gleichgewicht, und weist dem Schmerz, der Sorge und Furcht das rechte Maaß an, und weicht weder zur Rechten noch zur Linken. Wenn diese gebörige Beschaffenheit unstres Gemüths sich auf Gott bezieht, so wird sie gewöhnlich Ergebung genannt; eine ruhige Zufriedenheit mit dem, was Sein Wille über uns verhängt, und wenn es auch der Natur nicht gefallen sollte, doch stets zu sagen: Es ist der Herr, Er thue, was Ihm wohlgesällt. Wenn wir Sanstmuth mehr in Beziehung auf uns selbst betrachten, so nennen wir sie Geduld. Zeigt sie sich aber gegen andere Menschen, dann ist sie Leutseligkeit gegen die Guten und Mildigkeit gegen die Bösen.

Die, welche mahrhaft saustmüthig sind, wissen wohl, was bose ist, tonnen es aber auch erbulden. Sie sind eifrig für den herrn der heerschaaren, aber ihr Eifer ist stets geleitet durch Erfenntniß und Liebe zu Gott und mildert jeden Gedansen, Wort und Werk. Sie wünschen nicht, irgend eine der Leidenschaften auszutilgen, welche Gott zu einem weisen Zwecke in ihre Natur gepflanzt hat; aber sie halten dieselben in Unterwürfigkeit, und wenden eine jede derselben zu diesem Zwecke an. Sogar haß, Jorn, Furcht, wenn sie sich gegen die Sünde richten, und durch Glaube und Liebe geordnet werden, sind die Bollwerke der Seele, welche sie gegen den

Satan ichüten tonnen.

Diese göttliche Stimmung der Seele soll nicht allein in und wohnen, sondern auch von Tag zu Tag machsen. Un Gelegenheiten, sie zu üben und in derselben zu wachsen, wird es niemals sehlen, so lange wir auf der Erde wallen. Es ist und Geduld nöthig, daß wir die Berheißung empfahen, nachdem wir den Billen Gottes gethan und gelitten haben. Ergebung ist und nöthig, daß wir unter allen Umftänden sagen können: Nicht wie ich will, sondern wie du willst. Und auch Milve gegen alle Menschen thut und Noth, vorzüglich aber gegen die Bösen und Undankbaren, wenn wir nicht vom Bösen überwunden werden wollen, anstatt daß wir das Böse mit Gutem überwinden sollten.

Auch schließt Sanftmuth nicht allein die äußeren handlungen in sich, wie die Schriftgelehrten und Pharifäer lehrten, wie und der herr näher zeigt, Matth. 5, 21. 22. Wer mit

feinem Bruber gurnet (mit irgend einem lebenten Menichen, benn wir find ja alle Bruder), wer irgend eine Unfreundlichfeit in feinem Bergen fühlt, eine Hufregung bes Bemuthe, Die ber Liebe entgegen ift, wer aus irgend einer Urfache gurnt, ber ift bes Berichts fouldig, ber ift in tiefem Augenblid bem gerechten Bericht Gottes ausgesett. Nur über Die Gunbe burfen wir gurnen. In Diesem Ginne war unfer berr felbit einmal ergurnt: "Er fabe auf fie alle mit Born und gramete fich über bie Bartigfeit ibred Bergend." Er mar betrubt über die Gunder und ergurnt über die Gunde. Und Dieg ift unzweifelhaft recht vor Gott. - Ber aber zu feinem Bruder fagt : "Racha," wer bem Borne fo nachgiebt, bag er ein verächtliches Wort gebraucht, ber ift bes Rathe schuldig. Und wer zu feinem Bruder fagt : "Du Rarr;" ber bem Teufel fo Raum giebt, bag er in Schmähungen, in absichtlich beleidigende und ichimpfliche Reten ausbricht, ber ift bes höllischen Feuers schuldig. Buerft ermabnt ber Bere Die Strafe bes Erwurgens, welche gewöhnlich bei benen angewendet wurde, Die von niederen Werichtshöfen verurtheilt murben ; dann die Strafe ber Steinigung, welche der bobe Rath in Gerufalem verhängte; und gulett Die Strafe bes lebendia Berbranutwerbens, Die nur den großesten Miffethatern auferlegt und im Ibale bes Sohnes hinnom vollzogen murde, von welchem Ramen bas Wort herkommt, welches wir mit Solle überseten.

Und weil die Menschen so gerne auf ben Gebanken tommen, daß Gott ihre Gehler entschuldigt, weil fie in andern Studen ihre Pflichten erfüllen, fo zeigt uns ter Berr B. 23 und 24., baß es für einen Gunter unmöglich fen, vor Gott etwas auszulofen. Denn Gott wird feine Pflicht für eine andere, oder einen Theil des Geborfams für ben gangen Beborfam annehmen. Die Erfüllung unfrer Pflichten gegen Gott wird und nicht für bie Bernachlässigung unfrer Pflicht gegen unfere Rebenmenschen entschuldigen. Darum, wenn bu ein Opfer auf ben Altar bringft, und wirft allba eingebent, bag bein Bruber etwas wiber bich habe wegen beines unfreundlichen Betragens gegen ihn, wegen beiner Rede: "Racha, ober bu Marr;" fo bente nicht, bag beine Gabe ben Born verfohnen werde, oder daß fie Beifall vor Gott finde. fo lange bein Bewiffen mit ber Schuld einer unbereuten Gunde beflect ift. Lag baber beine Gabe, und gebe gupor bin und verfohne bich mit beinem Bruder, wenigstens

thue Alles, was in dir liegt, um bid zu verföhnen; und bann komme und opfre beine Gabe. (Bers 23. und 24.)

2. Die Sanftmuthigen merben bas Erbreich befigen. Die Weisen Dieser Welt behaupten beftandig: "wenn man fich Alles gefallen ließe, wie die Bibel es haben will, fo konnte man aar nicht auf biefer Welt leben. man fonnte fich nicht bie gewöhnlichen Bedürfniffe bes Lebens verschaffen, ober bas behalten, mas man bat." Ja wenn tein Gott in ber Welt mare, oder wenn er fich nicht um Die Men-Schenfinder befummerte. Aber wenn Gott aufftebt gum Gerichte, um ben Sanftmutbigen auf Erben gu belfen, wie fpottet Er aller Beisheit Dieser Beiden und wendet Die Buth ber Menfchen zu feinem Preis! Er forgt auch im Ginzelnen, und verficht die Canftmutbigen mit Allem, mas zu ihrem Leben und ju ihrer Gottseligfeit nothig ift. Er verforgt fie, trop ber Gewalt, Des Betrugs ober ber Bosheit ber Dienschen; und was Er ihnen giebt, bas genießen fie mirklich. Es ift ihnen fuße, fen es menig ober viel. Wie fie in Gebuld ibre Geelen besigen, jo besigen fie auch mabrhaftig, mas ibnen Gott gegeben bat. Gie find ftete gufrieden, ftete befriedigt mit bem, mas fie baben. Es genügt ihnen, weil es Gott genug ift, fo tag fie, weil ibr Berg, ibr Berlangen, ihre Freute im himmel ift, in Babrheit Die Besitzer ber Erbe genannt werben fonnen.

Aber es scheint in Diesen Worten noch ber weitere Ginn ju liegen, bag fie einen vorzüglichen Theil befommen merden an der neuen Erde, mo Gerechtigfeit wohnt; an jenem Erbtheil, von welchem Johannes im 20. Rapitel seiner Dffenbarung eine allgemeine Befdreibung giebt: "Und ich fabe einen Engel vom Simmel bernieder fommen, und er griff ben Draden, die alte Schlange und band ibn taufend Jahre. Und ich fabe Die Seelen berer, Die enthauptet maren um Des Bougniffes Jefu und um bes Wortes Gottes willen, bie nicht angebetet hatten bas Thier, noch sein Bild, und nicht an fich genommen fein Maalgeichen an ibre Stirne, ober in ibre band. Diese lebten und regierten mit Christo taufend Jahre. andern Todten aber murten nicht wieder lebendig, bis daß taufend Jahre vollendet maren. Dieg ift Die erfte Muferftebung. Heber folche bat ber andere Tod feine Macht, fondern fie werden Priefter Gottes und Chrifti fenn und mit ihm regieren tausend Jahre."

II. Unfer herr hat im 3, 4. und 5. Bere die hinderniffe

ber wahren Religion weggeräumt. So ist ber Stolz bas erste große hinderniß aller Religion, das durch die Armuth des Weistes beseitigt wird; serner, Leichtsinn und Gedankenlosigkeit lassen die Religion nicht Burzel in der Seele sassen, die weggeräumt sind durch göttliche Traurigkeit. Ebenso sind Zorn, Ungeduld und Unzufriedenheit hindernisse der wahren Religion, an deren Statt christliche Sanstmuth treten muß. Und wenn einmal diese hindernisse, diese bösen Krankheiten der Seele, aus dem Wege geräumt sind, dann kehrt das ursprüngsliche Berlangen der nach Gottes Ebenbilde geschaffenen Seele wieder zurüd; dann hungert und dürstet sie nach Gerechtigkeit, nach dem vollen Sbenbilde Gottes. Und selig sind die, welche hungern und dürsten nach der Gerechtigkeit, pand der mach der Gerechtiakeit; denn sie

follen fatt werden.

Um Diefen Ausbruck völlig verfteben gu tonnen, muffen wir betrachten: 1) Daß hunger und Durft unfere ftartften leiblichen Begierben find. Gleicherweise ift Diefer Sunger ber Geele, tiefer Durft nach tem Bilbe Gottes bas fartite Berlangen unfred Beifted, wenn es einmal in unfrem Bergen erwacht ift, ja biefer hunger verschlingt alle andern Bunsche in bem einzigen großen Berlangen, erneuert ju merten gum Bilte beffen, der uns geschaffen bat. 2) Dag von ter Beit an, in welcher wir anfangen zu hungern und zu dürsten, diese Begierbe nie aufbort, fondern immer beftiger wird, bis wir entweder effen und trinten ober fterben. Ebenfo bort auch bie geiftliche Begierbe nie auf von ber Beitan, ba wir anfingen zu bungern und zu durften nach bem gangen Ginne Chrifti. 3) Daß hunger und Durft burch nichts gestillt werden konnen, als burch Sprife und Trant. Wenn ihr einem hungrigen Die gange Welt, ben iconiten Schmud, Die bochite Pracht und Chre, alle Schäpe ber Erde botet, es ware ihm Alles von feinem Werth. Er wurde unaufborlich barauf bebarren : Dief find nicht die Dinge, Die mir fehlen, gebt mir Speife ober ich fterbe. Ebenjo ift es mit einer Scele, Die nach Berechtigfeit hungert und durftet. Außer ber Gerechtigkeit findet fich fein Labfal; fie tann außer ihr mit nichts gefättigt merben. 2Bas ihr einer folden Scele außer ber Berechtigfeit bietet, fie achtet es nicht boch; fen es Reichthum ober Ehre, ober Bergnugen. fo wird sie boch stets fagen : "Dieses Alles fehlt mir nicht! Gebt mir die volltommene Liebe Gottes, wenn ich nicht fterben foll."

Much ift es unmöglich, eine Geele, die nach Gott, nach

bem Ichendigen Gott burftet, burch bas ju befriedigen, mas Die Welt für Religion over Glüchfeligfeit balt. Die Religion ber Welt besteht in brei Studen : 1) Gie thut nicht Unrecht; fie hutet fich vor außerlichen Gunden, wenigstens vor folden, Die anftößig fint, wie g. B. Raub, Diebstahl, gemeinen Digbrauch bes Ramens Gottes. 2) Gie thut Butes, hilft ben Urmen, fie ift wohltbatig wie man es nennt. 3) Eie aebraucht die Gnadenmittel, gebt wenigstens gur Rirche und jum beiligen Abendmabl. Wer Diefe brei Rennzeichen bat, ber wird ein religiofer Mann genannt. Aber wird tief benjenigen befriedigen, ber nach Gott burftet? Rein, bieg ift fein Labfal für feine Geele. Er munfcht eine Religion eblerer Art, eine Religion, Die bober und tiefer ift, als Diefe. Er fann fich nicht mehr fattigen an Diefem armen, feichten, auferliden Wefen. Freilich giebt er fich Mube, auch ben Schein bes Bofen gu meiden ; er ift cifrig gu guten Werfen, er bephachtet all tie Berordnungen Gottes. Aber alles Dief ift ibm nur tie Außenseite ber innern Religion, nach welcher er unerfättlich hungert. Die Erfenntnig Gottes in Chrifto Jeju, Das Leben, welches verborgen ift mit Chrifto in Gott, Die Bereinigung mit bem herrn in einem Beifte, Die Bemeinicaft mit bem Bater und bem Cobne, ber Wandel in bem Lichte, in welchem Gott ift, Die Reinigfeit, Die Er hat; Dies ift tie Religion, nach ber er turftet. Die fann er ruben, bis er fo rubet in Gott.

2. Selig sind, die so hungern und dürsten nach der Gerechtigkeit; denn sie sollen fatt werden. Sie sollen erfüllt werden mit den Dingen, nach welchen sie sich sehnen, nämlich mit Gerechtigkeit und wahrer Heiligkeit. Gott wird sie fättigen mit dem Himmelsbrode, mit dem Manna seiner Liebe. Er wird ihnen zu trinken geben von dem Wasser, wo-

von fo Jemand trinkt, foll ihn nicht mehr burften.

Wer von Dir ist, ben hungert noch, Wer von Dir trinkt, ben bürstet noch: Doch hungert ihn allein nach Dir, Doch bürstet ihn allein nach Dir.

Wer bu auch immer fent, welchem Gott diesen Hunger und Durft nach seiner Gerechtigkeit gegeben hat, bitte Ihn, daß du diese unschähbare Gabe nie mehr verlieren mögest; daß dieses göttliche Berlangen nie ausböre. Wenn Biele dich taveln, und dir deinen Frieden rauben wollen, so achte ste nicht. Ja ruse nur noch mehr: "Jesu, lieber Meister! er-

barme bid meiner! Lag mich nur bagu leben, bag ich beilig fen, wie Du beilig bift." Berfcwente tein Geld nicht mehr für bas, was tein Brob ift, noch beine Muhe für bas, mas bich nicht fattigt. Rannft bu boffen, Bludfeligfeit aus ber Erbe zu graben, ober fie in ben Dingen tiefer Welt gu finben? D tritt unter beine Juge alle ihre Bergnugungen, verachte alle ihre Ehre, rechne ihren Reichthum und alle Dinge unter ber Conne ale Roth gegen die überichmengliche Erfenntniß Chrifte Jefu, gegen Die rollige Erneuerung ter Geele gu bem Bilte Gottes, nach welchem fie urfprünglich geschaffen war. Gute bich, ben feligen Sunger und Durft ju lofden burch bas, mas bie Welt Religion nennt, eine Religion ber Form, bes außerlichen Scheines, welche bas Berg irtifch und finnlich läßt. Lag bich burch Richts befriedigen als burch bie Rraft ber Gottseligfeit, Die Religion, welche Beift und Leben ift. Rur bein Wohnen in Gott und bas Wohnen Gottes in bir, bas leben in ber Emigfeit, ber Eingang in bas offene Beiligthum Gottes turch das Blut ber Beiprengung, und ber Benuß allerlei geiftlichen Segens in himmlischen Gutern burch Chriftum foll beine Seele fättigen.

III. Je mehr ein Mensch erfüllt ift mit tem Leben aus Gott, mit besto größerer Liebe wird er fich um Die befummern, die noch ohne Gott in der Belt leben, die todt find in Hebertretung und Gunte. Und tiefe Befummernig um Unbere wird ihren Lohn nicht verlieren ; benn : "Selig find Die Barmbergigen, benn fie werden Barmherzigkeit erlangen." Unter tem "Barmbergig fenn" perficht bier ber herr ein Mitleiden, eine Liebe gegen unfern Machsten, wie Er felbit fle gegen uns bewiesen hat. Den Werth und Die Eigenschaften einer folden Liebe beschreibt und ber Apostel im 13. Kapitel ber erften Epistel an Die Co-

rinther.

Sie ift langmuthig, bulbfam gegen alle Menfchen. Gie erträgt all' Die Schwachheiten, Unmiffenheit, Berthumer, Webrechen, all' ben Eigensinn und Rleinglauben ber Rinder Gottes; fie erdulbet all' Die Bosheit und Gottloffafeit ber Rinder Diefer Welt. Und fie erduldet alles Dies nicht allein eine furge Beit lang, fondern bis gum Ende ; fie fpeist ben Feind, fo oft ihn hungert, und trantt ihn, fo oft ihn durftet; fo sammelt fie feurige Roblen schmelzender Liebe auf fein Saupt. Und bei jedem Schritt, ten fie macht, um Diefen wünschenswerthen Zwed zu erreichen, überwindet fie Bofes it Buten, "fie ift freundlich." Gie ift milbe, fauft, gutig, weit entfernt von einem murrifchen Weien, von aller

Strenge und Bitterfeit bes Beiftes.

Eine solche Liebe ei fert auch nicht, ift nicht eifersüchtig oder neidisch. Es kann nicht senn, daß der, welcher ieder Seele ernstlich allen zeitlichen und ewigen Segen, alles Bute dieser und der zufünstigen Welt wünschet, sich darüber grämen sollte, wenn eine gute Gabe irgend einem Menschentinde zugetheilt wird. Hat er selbst schon dasselbe empfangen, so frantt es ihn nicht, sondern er freut sich, daß auch Andere daran Theil nehmen als an einer allgemeinen Wohlthat. Hat er es noch nicht, so preist er doch Gott, daß wenigstens sein Vruder es besitzt, und hierin glücklicher ist, als er selbst.

Der Ausdrud: Die Liebe treibt nicht Muthwillen, follte wohl fo übersetzt werden : Die Liebe ift nicht voreilig im Richten. Gie will Reinen schnell ver-Dammen, fie fällt fein hartes Urtheil nach einer oberflächlichen oder ichnellen Anficht ber Dinge ; fie ermägt zuerft alle Bengniffe, besonders Die, welche Die Rlage hervorgebracht haben. Der, welcher feinen Nebenmenschen in der Bahrheit liebt, ift nicht, wie ber große Saufen ber Monfchen, welcher eben in Fällen ber empfindlichften Urt nur wenig fieht, einen großen Theil vermuthet und jo gum Schluffe fpringt. Rein, wer feinen Rachiten liebt, ichreitet mit Borficht und Behutfamfeit fort, indem er auf jeden Schritt mertt, und gern ber Regel eines alten Beiden beipflichtet (D wo werden die heutigen Christen erscheinen!): "Ich bin fo ferne davon, bie Aussagen eines Menfchen gegen einen Andern ju glauben, bag ich nicht schnell glaube, was ein Mann gegen fich felbit fagt. Ich ftelle ibm jeder Beit noch eine zweite Aussage frei und gebe ihm viel Zeit gur Ueberlegung."

Daraus folgt: Die Liebe bläht fich nicht auf. Sie will Andere nicht höher von sich benken lassen, als sichs gebührt; es ist ihr lieber, wenn man bescheiden über sie denkt. Ja, sie demuthigt die Seele in den Staub, sie zerstört alle hohen Gedanken, welche Stolz erzeugen; sie macht uns willig, für nichts, für wenig und gering geachtet zu werden, der Niedrigste von Allen, der Diener Aller zu senn. Die, welche in wahrer Bruderliebe mit einander stehen, können nicht anders, als einander mit Ehrerbietigkeit zuvorkommen, denn

Giner achtet ben Undern höher, als fich felbit.

Die Liebe stellt sich nicht ungeberdig.

Sie ist nicht roh und beleitigend gegen Andere; sie giebt Jebem, was ihm gebührt: Ebre, tem Ebre gebühret. Sie ist gefällig, nach ihren verschiedenen Stusen ehrt sie alle Menschen. Ein versterbener Schriftsteller bezeichnet gute Lebensart, ja sogar die höchte Stuse berselben, höllichkeit, als einen immerwährenden Wunsch, zu gefallen, der sich in dem ganzen Betragen äußert. Wenn dies wahr ist, dann ist Niemand se höslich, als ein wahrer Christ, der alle Menschen liebt; denn er kann nichts wünschen, als allen Menschen zu gefallen, um er kann nichts wünschen, als allen Menschen zu gefallen, und dieser Bunsch kann nicht verborgen bleiben, er wird sich nothwendig bei jedem Versechr mit Menschen äußern. Denn seine Liebe ist obne Verstellung, sie wird sich in allen seinen handlungen und Gesprächen zeigen. Ia, sie wird ihn bewegen, ohne Kalsch allen Menschen Alles zu werden, um Einige dadurch für Chris

ftum ju gewinnen.

Aber in Diesem Bestreben, Allen gu gefallen, fucht bie Liebe nicht bas 3bre. Der, welcher alle Dienschen liebt, bat fein Huge für bas, mas au feinem zeitlichen Bortheil ift. Er begehrt teines Menschen Gilber ober Gold ober Kleider, er municht nichts, als Die Rettung ibrer Geelen. Ja in foldem Ginne mag es von ibm beißen, er fuche nicht einmal feinen eigenen geiftlichen, noch weniger feinen zeitliden Bortbeil; benn weil er nichts unversucht läßt, ibre Gee-Ien vom Tobe gu retten, vergift er gleichsam fich felbit. Co lange ber Gifer für bie Chre Gottes fich in ibm regt, benft er gar nicht an fich felbit. Ja es mag oft scheinen, als ob er fich burch bas Uebermaß ber Liebe felbit aufgebe, indem er mit Mofes ausruft : "Ich, Das Bolt bat eine große Gunde getban! Run vergib ihnen ihre Gunten; wo nicht, jo tilge mich auch ans beinem Buche, tas bu gefdrieben baft." (2 Dof. 32, 31. 32.) Der mit Paulus: "Ich babe gewünscht, verbannt gu fenn von Christo, fur meine Bruder, Die meine Bermandten find nach bem Fleisch." (Rom. 9, 3).

Daber ist es tein Wunder, daß solche Liebe fich nicht erbittern läßt, daß sie nie zur Unfreundlichkeit gegen einen Menschen gereizt ist. Zwar Welegenheiten werden sich häusig genug ereignen, äußere Reizungen von verschiedener Art, aber die Liebe giebt diesen Reizungen nicht nach; sie siegt über alle. In allen Versuchungen blickt sie auf Jesum, und ist mehr als Sieger. Die Liebe verhindert tausend Reizungen, die sich erheben wollen, daburch, daß sie nichte

Bofes bentt. (In der lutherijden leberfetung beifit es: pfie trachtet nicht nach Schaben.") Zwar fann ein barmbergiger Menich nicht vermeiden, an boje Dinge gu benten, inbem er fie mit feinen eigenen Hugen feben, und mit feinen Diren horen muß. Die Liebe läßt fich die Augen nicht qubruden, jo bag es ihr unmöglich mare, folde Dinge gu feben, wenn fie gethan werden. Auch nimmt fie ihren Berftant nicht binmea, noch weniger als ihre Ginne, fo bag fie miffen muß, was boje ift. 3. B. Wenn fie fieht, bag ein Mann feinen Rebenmenschen ichlägt, ober wenn fie Jemand Gott laftern bort, fo fann fie meber zweifeln, bag bies gethan ober gesprochen worden fen, noch bag es boje ift. - Doch bas Bort Denten bezieht fich bier weder auf unfer Geben noch Boren. noch auf die nothwendige Thatigfeit unfered Berftandes ; fonbern auf bas freiwillige Denfen an bas, an mas wir qu benfen nicht nothig baben, auf Die üble Folgerung, auch ba, wo Etwas nicht beutlich ift, auf unfre Schluffe in Beziehung auf bas, was wir nicht feben ; auf Die Boraussehungen, Die wir weder gegeben noch gebort baben. Dieg ift es, mas die mabre Liebe vollig vernichtet. Gie rottet mit Burgel und Stamm alle bloge Einbildungen aus von dem, mas wir nicht gewiß wiffen ; fie mirft aus alle Giferfucht, allen bofen Aramobn, alle Bereitwilligfeit, Bofes ju glauben. Gie ift frei, offen, argwohnlos, und wie fie nichts Bojes vorhat, fo fürchtet fie auch nichts Bofes.

Die Liebe freut fich nicht ber Ungerechtig feit. Aber wie ichwer ift es auch fur Chriften, nicht Befallen gu finden an einem Fehler, ben fie an einem Begner entbeden! Ber freut fich nicht barüber, wenn fein Beind einen falichen, feiner Cache fchablichen Schritt thut? Rur ein Menich voll Liebe ift frei davon. Er allein weint über Die Gunden und Thorheiten feines Feindes, er findet fein Bergnugen baran, Diefelben gu boren und gu wiederhollen. Er municht lieber, bag fie vergeffen feyn möchten für

immer.

Sie freut fich ber Mahrheit, mo fie auch nur immer gefunden wird. Gie freut fich ber Bahrheit, welche gur Gottfeligfeit bient, teren Fruchte Beiligfeit bes Bergens und bes Lebens find. Gie freuet fich barüber, wenn bie, welche verschiedener Meinung find, nichts besto meniger Gott lieben und in ihrem Wandel untadelhaft find. Wer die mahre Liebe befitt, ift froh, wenn er Gutes von ihnen hort.

Ihn erfreut Alles, mas Gott Ehre bringt und mas Frieden

und Wohlwollen unter den Menschen beforbet.

Diese Liebe verträgt alles, (wäre vielleicht beffer überfett mil: "bedet alle Dinge gu"). Statt bag fich ber barmbergige Mensch ber Ungerechtigfeit freut und fie gerne ausposaunt, wird er vielmehr bas Boje, bas er ficht oter bort, verbergen, soweit als er fann, ohne fich zum Mitschultigen an ben Gunden anderer Menschen zu machen. 2Bo auch, ober bei wem er immer ift, wenn er etwas fieht, bas er nicht billigen fann, fo wird er es nicht über feine Lippen geben laffen, außer zu ber Perfon, Die es angeht, um bamit feinen Bruder zu beffern. Go ferne ift er bavon, Die Fehler Anderer ju bem Stoffe feiner Unterhaltung ju machen, bag er von Abwesenden durchaus nicht spricht, außer er tann Butes von ihnen fagen. hierin macht ter barmbergige Menich nur Gine Ausnahme ; jumeilen ift er überzeugt, bag es gur Chre Gottes, oder - mas taffelbe ift - gum Beil feines Debenmenschen nöthig fen, bas Bofe nicht zu bededen. In Diefem Fall ift er verbunden, ben Schuldigen anzuzeigen gur Bertheidigung ber Unschuld. Aber auch in tiefem Gall wird er nicht fprechen, bis Liebe, bobere Liebe ibn zwingt, bis er flar und bestimmt einsieht, bag fein Zeugnig nothwendig ift gur Chre Gottes und gum Wohl feines Raditen. Und bann thut er es mit großem Rummer und Widerwillen ; er gebraucht Diefe Arznei nur ale bas lette und ichlimmfte Beilmittel in einem verzweifelten Falle, als eine Art von Gift, bas nie gebraucht wird, es fen denn, um Gift auszutreiben. Daber gebraucht er daffelbe fo fparlich als moglich, und bies thut er mit Furcht und Bittern, bamit er nicht burch ju vieles Epreden bas Wefet ber Liebe mehr übertrete, als es burch völliges Edweigen geschehen ware.

Die Liebe glaubet alles! Sie ift fiets bereit, das Beste zu benken, jedem Borfalle bie günstigste Auslegung zu geben; sie ist sets zur hand, Alles zu glauben, was dem Charafter eines Andern zum Bortheile dienen mag. Sie ist leicht überzeugt von der Unschuld und Rechtschaffenheit eines Menschen, oder wenigstens von der Aufrichtigkeit seiner Reue, wenn er einmal von dem Wege abgeirrt ist. Sie entschultigt gerue, was unrecht ist, sie hat Nachsicht mit aller menschlichen Schwachheit, so weit es möglich ist, ohne die Bahrheit Gottes

zu verrathen.

Und wenn die Liebe nicht mehr glauben tann, bann hofft

lie allles. Berichtet man etwas von einem Menfchen, fo hofft bie Liebe, bag es nicht mabr fen, bag bas Ergabtte nie gethan morden jen. Bit es gewiß, bag es gethan murde, bann hofft Die Liebe, bag es unter milbernten Umitanben gefchab; fie läßt Raum gur hoffnung, bag bie handlung nicht fo boje mart, als fie beschrieben mirt. - War bie That augenscheinlich, ungweifelbaft boje, bann bofft bie Liebe, baf bie Absicht nicht jo boje mar. It es aber flar, bag ber Plan war, Bifes ju thun, bann bofft bie Liebe, bag es entsprang nicht fowohl aus einem im Bojen verbarteten Bergen, als aus einem Anfalle ber Leitenschaft. Und auch bann, wenn fie Richts mebr entdeden fann, bas ben lebelthater entschuldigen fonnte, bofft die Liebe boch immer noch, daß Gott noch feinen Urm ausftreden und ben Gunder befehren werde; und bag noch Freude fenn werbe im Simmel über tiefen Gunder, ber Buge thut, vor 99 Gerechten, Die ber Buge nicht bedürfen.

Endlich: Die Liebe buldet alles. Tieß vollendet den Charafter dessen, ber wahrhaft barmberzig ist. Er dultet nicht bles Einiges, nicht bles Bieles, sondern Alles, was immer tie Ungerechtigkeit, die Bosbeit, die Grausamkeit der Menschen ihm auferlegen kann, er wird es Alles ertragen. Er nennt Richts unerträglich, er sagt von keinem Tinge: Tieß kann ich nicht dulten. Nein! Er kann nicht nur thun, sondern auch tulden alle Dinge durch Christum, der ihn kartt. Und Alles, was er duldet, zerhört seine Liebe nicht, sie wird nicht einmal vermindert, sie ist bewährt gegen Alles. "Ihre Gluth ist seurig und eine Flamme des Herrn, daß auch viele Basser sie nicht mögen auslöschen, noch die Ströme sie ersäusen." Sie siegt über Alles; sie hört nimmer auf, weder in Zeit noch in Ewigkeit.

Die Barmherzigen werden Barmherzige eit erlangen, nicht allein durch den Segen Gottes, der auf alle ihre Wege strömt, durch die Wiederbezahlung ter Liebe, die sie tausendfältig in ihrer eigenen Brust gegen ihre Brüder tragen, sondern auch durch eine ewige, über alle Maßen wichtige herrlichkeit, die für sie in dem Reiche Gottes bereitet

ift von Anbeginn ber Belt.

Eine fleine Zeit möget ihr flagen: "Bebe mir, baß ich ein Fremdling bin unter Mefech, ich muß wohnen unter ben Sutten Redars." Ihr möget mit Schmerzen, nicht in bem Einne, in bem tie heiten es von ben ersten Christen fagten ausrufen: "Sehet, wie diese Christen einander so lieb haben."

Diese driftlichen Reiche, Die fich gegenseitig zerfleischen, von welchem eines das andere verwustet mit Jeuer und Schwert! - Diese driftlichen Decre, Die einander bei tausenden und gehntausenden lebendig gur Bolle fenden! - Diese driftlichen Stadte, in beren Stragen eitel Lift und Betrug, Bedrudung und Unrecht, Raub und Mord wohnen! - Diese driftlichen Familien, auseinander geriffen burch Reit, Gifersucht, Born und Rache! - Ja, was noch ichrecklicher ift - Diese chriftliden Rirchen! Rirchen! (Saget es nicht in Bad! - aber, leider! wie fonnen wir es verbergen vor den Juden, Turten und Beiden!) Rirchen, welche ben Ramen Christi, Des Friebenefürften, tragen, und boch immermahrenten Rrieg gegen einander führen, ja, welche Die Gunder auf tem Scheiterhaufen befehren wollen, und trunten find von bem Blute ber Beiligen! Sat sich blos Rom Diefes ju Schuld tommen laffen ? Mein! leider haben es auch jogenannte reformirte, evangelifche, protestantische Rirchen aut gelernt, in ihre Fußstapfen gu treten, und bis auf's Blut zu verfolgen, wenn fie Die Bewalt in ihren handen hatten. Und wie verfluchen fie einander wegen blofer Meinungeverschiedenheit, megen Rebenfachen, während fie boch im Befentlichen übereinstimmen ? D Gott. wie lange foll benn beine Verheißung fehlen? Fürchte Dich nicht, bu fleine Seerbe! Soffe und glaube in ber Soffnung! Es ift eures guten Baters Bohlgefallen, Die Erbe in Beredytigfeit zu erneuern. Die Zeit wird tommen, wenn fein Bolf mehr bas Schwert giehen wird gegen ein anderes. Der Berg. ba bes herrn haus ift, wird hoher fenn, benn alle Berge, und alle Reiche ter Belt werden bas Reich unfres Gottes werden. Dann wird man nirgends legen oder verderben auf meinem heiligen Berge. Jeder wird ben Andern lieben, wie Chriftus uns geliebet hat. - Gen bu ein Theil ber Erftlinge, wenn Die Ernte noch nicht gefommen ift. Liebe bu beinen Nachften ale bich felbit. Der Berr, bein Gott, fulle bein Berg mit fold einer Liebe zu jeglicher Geele, bag bu bereit fenft, bein Leben um ihretwillen dabin ju geben. Moge beine Seele unaufhörlich überfließen von der Liebe, melde jede Unfreundlichfeit, jede unheilige Leidenschaft verschlingt, bis Er Dich binruft in jene Befilde ber Liebe, wo bu mit 36m regierft in Ewigfeit! Amen.

# Dritte Predigt.

# Heber die Bergpredigt.

"Selig find, bie reines Gerrens find; benn fie werben Gett schauen. Seig find bie Friedfertigen, benn fie werden Gottes Ninver beigen. Se-lig jund, die um ber Gerechtigkeit willen verfelgt werben; benn das himmereich ist ihr. Selig sest ihr, wenn end die Menschen um meinetwillen schmäben, und reden allerlei Uebels witer euch, is sie baran lügen. Sevd pröblich und gerroft, es wird euch in hinmet wohl belohnt werden. Denn also haben sie versolget die Propheten, die vor euch gewesen sind. Matth. 5, 8—12.

I. Wie herrlich spricht man von der Liebe unfres Rächsten! Sie ift auch wirklich die "Ersüllung des Gesetes," "das Ende des Gebotes." Außer dieser ist alles was wir haben, alles was wir thun, alles was wir leiden, von keinem Werthe in den Augen Gottes. Aber es ist die Rächstenliebe, welche aus der Liebe zu Gott entspringt: sonst ist auch sie ohne Werth. Es ist daher nothwendig für uns, wohl zu untersuchen, auf welchem Grunde unsere Liebe zum Nächsten beruht; ob sie wirklich aus der Liebe zu Gott entspringt; ob wir "Ihn lieben, weil Er uns zuerst geliebt hat;" ob wir reines herzens sind: denn dieses ist die Grundursache, die nie sehen darf. "Selig sind, die reines herzens sind; denn sie werden Gott schauen."

Reines herzens sind die, beren herzen Gott gereinigt hat; die Er gereinigt hat burch ben Glauben an bas Blut Chrifti, von jeder unheiligen Leidenschaft, von aller Bestedung bes Fleisches und bes Geistes; gereinigt vom Stelze burch bas Genklich arm seyn; gereinigt vom Jorne, von jeder unfreundlichen und ungestümen Leidenschaft burch Sanstmuth und Barmberzigkeit; gereinigt von jedem Bunsche, der sich nicht barauf bezieht, Gott zu gefallen, in Ihm sich zu freuen, Ihn immer mehr zu kennen und zu lieben, durch hunger und Durst nach der Gerechtigkeit, welche nun ihre ganze Seele erfüllt, so daß sie den herrn ihren Gott lieben von ganzem herzen, von ganzer Seele, von ganzem Gemüthe und aus allen Kräften.

Aber wie wenig wurde biefe Reinigkeit tes Bergens

cingeschärft! In jedem Zeitalter haben falsche Propheten die Menschen gelehrt, daß sie sich blos von solch außerlicher Unreinigkeit enthalten sollten, welche Gott namentlich verboten habe. Ein merkwürtiges Beispiel tavon giebt uns der herr im 27. Bers: "Ihr habt gehöret, daß zu den Alten gesagt ist: Du sollst nicht ehebrechen," und in der Erklärung dieser Worte blieben die blinden Führer der Blinden allein tabei stehen, daß sich der Mensch vor der äußerlichen, wirklichen handlung hüten solle. "Ich aber sage euch: Wer ein Weich ansleine, ihrer zu begehren, der hat schon mit ihr die Ehe gebrochen in seinem Herzen," (B. 28). Und Gott nimmt keine Entschuldigung an, wenn der Mensch irgend Etwas behält, das ihm Gelegenheit zur Unreinigkeit giebt. (s. B. 29, 30.) Der Berlust von Vergnügen, von Vermögen oder

von Freunden ift beffer, als ter Berluft beiner Geele.

Gelig find bie, welche reines Bergens fint, benn fie mer-Den Gott ichauen. Er will fich felbit ihnen offenbaren, nicht allein wie er fich ber Welt nicht geoffenbaret bat, fondern fo, wie er fich auch nicht immer seinen Rintern offenbaret. Es ift bas unaufhörliche Webet ihres Bergens: 3d bitte bich, zeige mir beine Berrlichfeit! und fie haben Die Erborung ibrer Bitte. Gie feben Ibn im Glauben, - (ter Schleier Des Bleisches ift gleichsam burchfichtig), - auch in feinen geringften Werten, in Allem, mas fie umgiebt, mas Gott geschaffen hat. Die, welche reines Bergens find, feben alle Dinge erfüllt von Gott. Gie ichauen Ihn in bem Firmament bes himmels, in dem Mond, wenn er in feinem Glange babin wantelt; in ber Conne, wenn fie fich freuet, wie ein Beld, gu laufen ibre Babn. Gie feben 3bn, wenn er bie Bolfen ju feinen Wagen macht und auf ben Fittigen bes Windes einhergeht. Gie schauen Ihn, wenn er regnen läßt auf Erben, wenn er bie Bemachfe berfelben fegnet, menn er bem Bieh fein Gras giebt und grunes Kraut jum Rugen ber Menfchen. Gie feben ben Schöpfer aller Dinge, ber Alles weislich regiert und alle Dinge erhalt burch bas Wort feiner Starte. D, herr unfer herrscher! wie herrlich ift bein Name in allen Landen!

Besonders aber sehen die, die reines herzens sind, Gott in seiner ganzen Borsehung, die sich auf ste selbst, auf ihre Seele oder ihren Leib, bezieht. Sie sehen seine hand stets über sie malten zum Besten, wie er alle Dinge in Gewicht und Maaß halt, wie er selbst die haare ihres hauptes zühlt, wie

alle Umftanbe ihres Lebens anordnet nach ber Tiefe feiner Beisheit und Gute.

Aber auf eine noch herrlichere Weise sehen sie Gott in seinen Berordnungen, ob sie Ihn in der großen Gemeine anbeten, oder ob sie in ihrem Kämmerlein ihre Seele ausschütten vor dem Bater, der ins Verborgene siehet, ob sie in dem Worte Gottes sorschen, oder die Boten Christi predigen hören, oder im Essen delche seinen Tod verfündigen, bis er kommt in den Wolken des himmels. In jeder diese gottesdienstlichen Uedungen empfinden sie die Nahheit Gottes auf eine Weise, wur Angesicht zu Angesicht, und reden mit Ihm, wie ein Mann mit seinem Freunde redet. Eine herrliche Bordereitung auf die Wohnungen dort oben, wo sie Ihn sehen sollen, wie Er ist!

Aber wie ferne waren die vom Anschauen Gottes, welche Gott so wenig in seinen Werken erkannten, daß sie sich, wie die Pharifaer (B. 33—36), nicht allein alle Arten von Schwüren bei dem himmel, bei der Erde, bei Jerusalem u. s. w. erlaubten, sondern auch das falsche Schwören für etwas Leichtes hielten, wenn man nur nicht bei dem besondern Na-

men Gottes geschworen hatte.

Aber unfer herr verbietet hier durchaus alles gewöhnliche Fluchen sowohl, als das falsche Schwören; und zeigt die Abscheulichkeit beider durch die Ehrsurcht gebietende Betrachtung, daß jede Kreatur Gottes Werf ist, daß er überall gegenwärtig, in Allem und über Allem ist (B. 34—36). "Eure Rede aber, (euer Gespräch, eure Unterhaltung mit jedem Andern) sen: Ja, ja! Nein, nein! (eine nacte, ernsthaste Bestätigung oder Berneinung), denn was darüber ist, das ist

vom Uebel." (B. 37).

Daß unser herr das Schwören vor Gericht und in der Wahrheit im 37sten Vers nicht verbietet, mag erhellen: 1) Aus der Veranlassung tieses Theils seiner Rede; — Er misbilligt hier den Mißbrauch des Schwörens, d. h. alles falsche und unnöthige Schwören. 2) Aus den Worten selbst: "Eure Rede, euer Gespräch sey: Ja, ja! Nein, nein!" 3) Aus seinem eigenen Beispiel; denn Er antwortete selbst auf einen Eid, als ihn die Obrigkeit von Ihm verlangte, (s. Mth. 26, 63. 64). 4) Aus dem Beispiel Gottes selbst, der, als Er den Erben der Verheißung überschwenglich beweisen wollte, daß sein Rath

nicht wankete, es mit einem Eid bestätigt bat, (Kebr. 6, 17). 5) Aus bem Beispiel Pauli: "Gott ist mein Zeuge, sagte er zu den Römern, daß ich ohne Unterlaß Euer gedenke, und Euer stets in meinem Gebet erwähne", (Röm. 1, 9.) Zu den Corinthern: "Ich ruse aber Gott an zum Zeugen auf meine Seele, daß, Euer zu schonen, ich noch nicht nach Corinth kam," (2. Cor. 1, 23.) Und zu den Philippern: "Denn Gott ist mein Zeuge, wie mich nach euch allen verlaugt von Herzensgrund in Zesu Christo," (Phil. 1, 8). Entlich noch aus der Behauptung des Apostels über seierliches Schwören im Allgemeinen: "Die Menschen schwören wohl bei einem Größern, denn sie sind, und der Eid macht ein Ende alles Haters, dabei es ses holbei der schwören schwören schwören sanzlich verboten hätte.

II. Unfer herr war hauptsächlich befliffen, Religion bes herzens zu lehren. Er hat gezeigt, mas Christen senn follten. Er fahrt fort zu zeigen, mas fie zu thun haben; — wie die innere heiligkeit sich im außern Benehmen kund giebt. "Selig sind die Friedfertigen, denn sie wer-

ben Gottes Rinber heißen."

Das Wort "Frieden" bedeutet in ber heiligen Edrift Gutes aller Art, jeden leiblichen und geiftlichen, zeitlichen und ewigen Gegen ; weshalb ber Ausbrud "Friedfertige" ober "Friedensstifter" viel in fich schließt. Im buchftablichen Ginne find unter Friedfertigen folche Freunde Gottes und ber Dienichen zu verstehen, welche jeden Streit, Bant und Zwift, alle Uneinigfeit berglich haffen und verabscheuen, und tesbalb auch mit aller Macht barauf binarbeiten, Die ungestumen Leidenschaften ber Menschen in Schranten ju halten, Die einander entgegenstebenden Gemuther zu befänftigen, und mo möglich auszusöhnen. Gie benüten alle unschuldigen Mittel und wenten alle ihre Rraft an, all' die Talente, Die ihnen Gott gegeben hat, ben Frieden, wo er herrscht, zu erhalten, und wo er nicht ift, wieder berguftellen. Es ift die Freude ihres Bergens, gegenseitiges Wohlwollen ju beforbern, gu befestigen, ju vergrößern, hauptfächlich unter ben Rindern Gottes, welche fich in unwichtigen Puntten von einander unterscheiden mögen, damit fie Alle, wie fie Ginen herrn, Ginen Glauben haben, wie fie Alle berufen find auf einerlei hoffnung ihres Berufs, auch ihres Rufes würdiglich wandeln in aller Demuth und Canftmuth, mit Langmuth Giner den Andern ertragend, und bie Ginigkeit bes Beiftes erhaltend burch bas Band bes Friedens.

Aber in einem weitern Ginne bes Wortes find unter ben Friedfertigen Golde verstanden, welche, wo fie nur immer Belegenbeit baben, allen Menschen Butes thun; Golde, Die mit Liebe ju Gott und allen Menschen erfüllt - Die Ausfluffe Diefer Liebe nicht beschränfen auf ibre eigene Familie, auf ibre Freunde und Befannten, auf ihre Partei ober auf Die. welche ihre Meinung theilen; nein, auch nicht blos auf Die, welche Theilbaber beffelben fonbaren Glaubens find, fondern tie über alle Diese engen Bante binwegidreiten, um allen Menichen Gutes ju thun; um auf einem ober bem andern Wege ibre Liebe ju offenbaren gegen ibre Rachbarn und Fremte, gegen Freunde und Teinte. Gie erweisen Allen Butes bei jeder möglichen Welegenheit; jede bequeme Beit, jede Stunde benütent, um feinen Augenblick ju verfaumen, in bem fie Antern nuben tonnen. Gie gebrauchen alle ihre Talente, alle ibre Leibes- und Geelenfrafte, ibre geitlichen Guter, ihr Unfeben bei ben Menfcben ju bem Ginen 3med, bag ter Berr einft zu ihnen fagen moge: Gi bu frommer und

getreuer Anecht!

Gie thun nach ihrem außerften Bermogen Gutes im Leibliden; es freut fie, wenn fie tem hungrigen ihr Brod gu brechen, wenn fie bie Nachten ju fleiden im Ctande find, eingerent bes Wortes ibres Beilandes: Alles, mas ihr gethan habt einem unter ben Beringften meiner Bruder, bas habt ihr mir gethan! - Und wie vielmehr freut fich ein folder Friedfertiger, wenn er ter Geele eines Menfchen Gutes thun fann! Dieg tann freilich nur Gott thun. Er allein fann Die Berg verändern, und ohne 3bn eine Seele befehren gu wollen, ift Ihorbeit. Deffen ungeachtet hat es Ihm, ber Alles in Allem mirtet, gefallen, ben Menschen bauptfächlich burch Menfchen gu belfen ; feinen Beift, feinen Segen, feine Liebe einem Menschen turch einen andern mitgutheilen. - Darum, obgleich es gemiß ift, bag alle Gulfe auf Erben allein von Gott fommt, barf boch beshalb fein Menich im Weinberg bes herrn muffig fenn. Der Friedfertige ift immer bereit, als ein Wertgeng in ber Sand Gottes, entweder ten Grund fur feinen Meifter umgubrechen ober ben guten Samen gu faen, ober Das icon Wefaete mit Baffer zu begießen, ob vielleicht Gott Das Gebeihen bagu geben wolle. Bemäß bem Mage ber Onade, bas er empfangen hat, thut er allen Gleiß, entweder bie groben Sünder zu warnen und vom breiten Wege bee Berderbens abzuziehen; oder benen, die noch keine rechte Erkenntniß haben, Licht zu geben, oder tie Wankenden zu beseitigen, die lässigen Hände und die müden Aniee wieder aufzurichten; oder die, welche sich vom Wege des Lebens abwandten, zurück zu bringen und zu heisen. Sbenso eifrig ist er, die zu ermuthigen, welche sich bestreben, zur engen Pforte einzugeben, die zu stärken, welche sich nie kenn hamit sie laufren mit Geduld in dem Kampf, der und verordnet ist; die in ihrem allerheiligken Glauben zu erbauen, welche erkannt haben, an wen sie glauben, sie zu ermahnen, die Gabe Gottes, die in ihnen ist, zu erwecken, daß sie täglich wochsen in der Enade, und ihnen reichlich dargereicht werde der Eingang zu dem ewigen Reich unsfres herrn und heilandes Jesu Christie.

Selig find die, welche so immerwährend wirten die Werte des Glaubens und die Arbeit der Liebe: denn sie werten Gottes Kinder beißen oder eigentlich Gottes Kinder senn. Gott wird ihnen stets den Geist der Kindschaft geben, sa Er wird ihn reichlich ausgießen in ihre Berzen. Er wird sie segnen mit allen Segnungen seiner Kinder. Er wird sie vor Engeln und Menschen als seine Kinder erklären, und sind sie Kinder, so sind sie auch Erben, Erben Gottes und Miterben

Christi.

III. Man follte glauben, ein Mensch, wie er in ben porbergebenden Berfen befchrieben ift, voll von achter Demuth, ernft, mild und gutig, frei von aller Gelbftliebe, ganglich Gott geweiht und feine Liebe zu ben Menschen burch Die That beweisend, mare ber Liebling aller Menschenfinder. Aber unfer herr mar beffer befannt mit ber gefallenen menfchlichen Natur. Darum ichließt Er bie Schilderung eines aus Gott gebornen Menschen bamit, bag Er bie Behandlung zeigt, welche benfelben in ber Welt erwartet. "Celig, fagt Er, find bie. welche um ber Gerechtigkeit willen verfolgt werben, benn bas Simmelreich ift ihr." Um Dieses zu verstehen, wollen wir gucrit fragen: Wer find bie, welche verfolgt wer= ben? Dieg lehrt uns Paulus (Bal. 4, 29) : "Aber gleichwie zu ber Beit, ber nach bem Fleische geboren mar, verfolgte ten, ber nach bem Beifte geboren war, alfo geht es jest auch." Ja, fagt der Apostel: "Alle, die gottselig leben mollen in Chrifto Jefu, muffen Berfolgung leigen," 2. Tim. 3, 12. Das Rämliche lehrt uns Johannes: "Bermundert cuch nicht, meine Bruber, ob euch die Welt haffet. Wir mifsen, daß wir aus dem Tode ins Leben gekommen sind; benn wir lieben die Brüder," 2. Joh. 3, 13. 14. Als ob er sagen wollte: die Brüder, die Ebristen, können nur von denen geliebt werden, welche vom Tode aum Leben gekommen sind. Und am nachtrücklichsten sagt es unser Herr: "Benn euch die Welt hasset, so wiset, daß sie mich vor euch gehasset hat. Wäret ihr von der Welt, so bätte die Welt das Ihre lieb; dieweil ihr von ter Welt, so bätte die Welt das Ihre lieb; dieweil ihr aber nicht von der Welt ser, sonder ich habe euch von der Welt erwählet, darum hasset euch die Welt. Gedenket an das Wort, das ich euch sagte: der Tiener ist nicht größer als sein herr. Haben sie mich versolget, so werden sie euch auch versolgen," Joh. 15, 18.

Zweitens wollen wir fragen: Warum werben fie verfolgt? Die Antwort ist ebenso beutlich und einseuchtend: Um der Gerechtigkeit willen, weil sie gerecht, weil sie aus dem Geist geboren sind, weil sie gottselig leben wollen in Ebristo Jesu, weil sie nicht von der Welt sind. Was man immer für einen Borwand gebrauchen mag, dies ist der eigentliche Grund. Seven ihre Gebrechen mehr oder weniger, die Wit würde dieselben gern tragen, wenn es außerdem nichts

ware. Die Welt wurde bas Ibre lieben.

Gie werden verfolgt, weil fie geiftlich arm find, bas beifit, wie die Welt fagt, weil fie feinen edlen Ctolg, fein Gefühl von der Burde und bem Abel ber menschlichen Ratur haben. Gie werden verfolgt, weil fie Leidtragen, weil fie ichwermuthig find, und Jedermann melandolifch machen, jede unichuldige Freude todten, und alle Befelligfeit ftoren; - weil fie fanftmuthig find, weil fie fich wie Blobfinnige mit fügen treten laffen; meil fie bungern und durften nach der Gerechtigteit; das heißt, wie Die Welt fagt, weil fie hirnverbrannte Schwärmer fint, Die nicht wiffen, was sie wollen; die nicht zufrieden find mit einer vernünftigen Heligion, fondern toll nach Entzückungen und innern Gefühlen jagen ; - weil fie barm bergig, Freunde Aller, auch der Bofen und Undantbaren find, weshalb fie Die Welt beschuldigt, alle Arten Der Gottlosigfeit aufzumuntern; weil fie reines Bergens find, bas beißt, fagt bie Belt, fie halten fich fur beffer als andere Menschen, fie verdammen Bedermann, ber nicht lebt wie fie, und boch laftern fie Gott, indem fie vorgeben, fie fegen ohne Gunden. Befonders aber werden fie verfolgt, weil fie Friedensstifter find, weil fie alle Gelegenheit benüten, allen Menschen Gutes zu thun.

Dies ift bie große Urfache, um beren willen fie gu allen Beiten verfolgt murben und verfolgt werden bis ans Ente ber Welt. Die Welt fagt, wenn fie ihre Religion für fich felbft behalten wollten, fo mare es ichon zu ertragen ; aber tie Husbreitung ihrer Irrthumer, Die Bergiftung fo vieler anderer Menschen bamit, Dies fann man nicht bulben. Gie stiften fo viel Unheil in der Welt, daß man nicht langer Radficht mit ihnen haben follte. Es ift mahr, fie thun manches Bute, fie belfen ben Armen ; boch geschicht auch bies nur gum Bortbeil ihrer Parthei. Go tenten und fprechen bie Rinder ber 2Belt. Und je mehr bas Reich Gottes fich ausbreitet, und je mehr bie Friedengftifter ju fortgesetter Demuth und Canftmuth und gu allen himmlischen Tugenten gestärkt werben, besto mehr geichieht nach bem Urtheil ibrer Berfolger Unbeil in ber Belt; besto mehr ift beshalb bie Welt gegen die Unftifter beffelben in Wuth gefett, und besto heftiger mird fie Dieselben verfolgen.

Drittens lasset uns fragen: Wer sind die Berfolger? Paulus sagt: die nach dem Fleisch geboren sind, Jeder, der nicht nach dem Geist geboren ist, oder wenigstens nicht verlangt es zu seyn; Alle sind es, die nicht gottselig leben wollen in Christo Jeju; Alle, die nicht vom Tode zum Leben gefommen sind, die deswegen die Brüder nicht lieben können; die Welt, d. h. nach dem Ausdruck unsres herrn, die, welche Den noch nicht kennen, der Ihn gesandt hat, welche Gott nicht kennen, den liebenden, sündenwergebenden Gott. Der Grund davon ist leicht einzusehen: der Geist der Welt ist dem Genste Gottes geradezu entgegengesetz. Es ist daher unumgänglich nothwendig, daß die, die von der Welt sind, denen entgegengesetzt sind, welche aus Gott sind. Der Stolze muß, weil er stolz ist, den Demüthigen versolgen; der Leichtsinzige und Flatterhafte den Ernsten und Buffertigen u. s. w.

Biertens wollen wir noch fragen: Die verfolgen sie die sie selben? Man kann im Allgemeinen antworten: Gerade auf die Art und Weise, wie es dem weisen Regierer der Welt zu seiner Ehre am dienlichsten scheint, wie es am besten zu dem Wachsthum seiner Kinder in der Gnade und zur Erweiterung seines Gnadenreiches führt. Es giebt keinen Zweig der Weltregierung Gottes, der größerer Bewunderung würdig wäre. Sein Ohr überhört nie das Orohen des Versolgers oder das Geschrei des Versolgten; sein Auge ist stets offen und seine Hand ist ansgestreckt, selbst die kleinsten Umstände zu leiten. Wann der Sturm beginnen, wie hoch

er sich erheben, welchen Weg er nehmen, wann und wie er enten soll, alles ties hat die untrügliche Weisheit Gottes bestimmt. Die Gottlosen sind nur sein Schwerdt, ein Wertzeug, das er benützt, so lange es Ihm gefällt, und das Er, wenn tie berrlichen Zwecke seiner Vorsehung erreicht sind, in

bas Teuer wirft.

In einigen außerordentlichen Zeiten, wie bamale, ale bas Christentbum querft gegrundet murde, und fo lange es erft Wargel idlug auf ber Erbe, und tamale ale tie reine Bebre Chrifti wieder aufe Reue in unferm Lante gepflanget murte, ba ließ Gott ben Sturm fich boch erbeben, und feine Rinber batten ben Beruf, bis aufe Blut zu miderfteben. Er hatte einen besondern Grund, warum Er ties in Rudficht auf Die Apostel juließ, tamit nämlich ihr Zeugniß testo unverwerflicher fenn mochte. Und aus ter Rirdengeschichte lernen wir noch einen andern, gang verschiedenen Grund, warum Er bie fdweren Berfolgungen guließ, Die fich im zweiten und britten Sabrbunterte erboben. Weil tas Webeimniß ter Bosbeit fo fraftig mirtte, und weil gerade tamals fo ungebeure Berberbniß in der Rirde einriß, fo wollte Gott fie guchtigen und beilen burd tiefe ftrenge, aber nothwentige Seimfuchung. Gent gu Jage ift es felten, tag Gott ben Sturm ber Berfolgung bis ju jener Bobe ter Golter, tes Tores, ter Bante, ober ber Wefangenichaft fteigen läßt. Aber häufig find feine Rinder berufen, Die leichtern Arten ber Berfolgung gu erbutben, tie Entfremdung ber Bermantten und ten Berluft ihrer Freunde. Gie erfahren bie Wahrheit ter Worte ibres herrn : "Meineft bu, tag ich gefommen fey, Frieden ju geben auf Erben? 3ch fage nein! fontern Zwietracht." Ent. 12, 5. Und barans folget naturlich ter Berluft tes Beichaftes, ober tes Umtes und jonft auch bes Bermogens. Aber auch biefe Umftante fteben unter ter meifen Regierung Gottes, welche Jedem beftimmt, was ihm am bienlichsten ift.

Die Berfolgung, welche allen Kintern Gottes widerfährt, beschreibt unser herr in ten folgenden Worten: "Selig send ihr, wenn euch tie Menschen um meinetwillen schmähen und verfolgen (wenn sie euch durch Schmähungen verfolgen) und reten allerlei Uebels wider euch, so sie das wahre Mertmal unserer Alles kann nicht fehlen, es ist das wahre Mertmal unserer Jüngerschaft, es ist eines der Siegel unsres Berufes. Wenn wir es nicht baben, so sind wir Bastarde und teine Sohne. Gerade durch bose Gerichte, wie durch gute, gehet der einzige

Beg zu dem Neiche. Die demüthigen, ernsthaften, sanstmüthigen, eifrigen Freunde Gottes und der Menschen haben einen guten Ruf unter ihren Brüdern, aber einen bösen Ruf bei der Welt, welche sie zu dem Koth und Kehricht aller Dinge

rechnet und auch so behandelt.

Es haben wirtlich Einige behaupten wollen, bag noch ehe Die Fulle ber Beiben eingehet, Die Schmach bes Rreuges aufhören werde; bag Gott es so machen wird, bag Christen auch von benen geachtet und geliebt werden, welche noch in ihren Gunden find. Bahr ift es, Er hat ju gemiffen Zeiten und gerate jest Die Berachtung und Buth ter Menschen begabmt; Er macht, bag eines Menfchen Geinte, für eine Zeitlang, im Frieden mit ibm find und ichentt ibm Die Bunft feiner bitterften Berfolger. Aber, ausgenommen in tiefem besonbern Falle, hat Die Schmach Des Rreuges noch nicht aufgebort, fonbern man tann noch immer fagen : "Wenn ich Menschen gefalle, fo bin ich Christi Anecht nicht." Moge baber Niemand fich mit ber angenehmen Vorstellung schmeicheln (angenehm obne Zweifel für Fleisch und Blut), "bag boje Menschen blos vorgeben bie Guten gu haffen und fie gu verachten, aber in ihrem Bergen fie boch lieben und achten." Nicht fo: fie mogen sie zuweilen anstellen, wenn es ihr eigener Bortheil erbeischt. Gie mogen ihnen ihr Butrauen ichenten; benn fie wiffen, daß ihre Wege nicht benen anderer Menschen gleich find. Aber fie lieben fie nicht, ausgenommen ber Beift Gottes wirft es in ihnen. Unfere Beilande Worte find ausbrudlich und bestimmt: "Baret ihr von ber Welt, fo hatte bie Welt das Ihre lieb ; tieweil ihr aber nicht von ber Welt fend, barum baffet euch tie Welt." (Mit Ausnahme was Die vorbeugende Onate oder die besondere Borfebung Gottes thun mag,) fie haft fie fo berelich und aufrichtig, wie fie ihren herrn und Meifter gehaffet bat.

Es bleibt uns nun noch übrig, zu fragen: Wie haben sich die Kinder Gottes in der Berfolgung zu verhalten? Zuvörderst sollen sie sich dieselbe nicht vorsätzlich und absichtlich selbst zuziehen. Dies wäre ebenso wohl dem Beispiel, als dem Rath des herrn und all' seiner Apostel zuwider, welche uns sämmtlich lehren, dieselbe nicht nur nicht zu suchen, sondern sie vielmehr zu vermeiden, so weit wir es ohne Beschwerung unsers Gewissens können. Unser herr sagt ausdrücklich: "Wenn sie euch in einer Stadt verfolgen, so sliehet in eine andere." Dies ist in der That, wenn

es ausgeführt merben fann, ber beste Weg gur Bermeibung

ber Berfolgung.

Doch bentet nicht, bag ihr fie immer vermeiden fonnet burch Diese oder andere Mittel. "Gedenket an bas Wort, bas ich euch gesagt babe : Der Diener ift nicht größer, benn fein Berr. Saben fie mich verfolget, fo werden fie euch auch verfolgen." "Darum fend flug, wie bie Schlangen und ohne Talich, wie bie Tauben." - Collte end jedoch tied gang vor ber Berfolgung fdugen, fo mußtet ihr mehr Beisbeit, als euer Meifter, und mehr Unichult, als bas Lamm Gottes, baben. Trachtet barum auch nicht barnach, ibr ganglich zu entilieben. Wenn ibr ties thut, gebort ibr nicht gu ten Seinen. Wenn ibr ber Berfolgung entweichet, entfliebet ihr bem Gegen, bem Gegen Derer, Die um der Gerechtigkeit willen verfolget werden. Wenn ihr nicht um ber Gerechtigfeit willen verfolget werdet, fonnet ihr nicht in's himmelreich eingeben. Wenn wir mit ibm leiten, follen mir auch mit ibm regieren; aber wenn wir ibn verleugnen, will er uns auch verleugnen.

Mein! fent froblich und getroft, wenn euch bie Menfchen um feinetwillen verfolgen, wenn fie euch fchmaben, wenn fie fälfdlich allerlei Bofes über euch fagen, tenn bies fehlt nie bet ber Berfolgung ber Welt. Gie muffen euch anschwärzen, ju ibrer eigenen Entschuldigung. Denn fo verfolgten fie bie Propheten, Die vor euch gewesen find, Die fo vorzüglich heilig in Ginn u. Bantel maren ; ja, und all' Die Gerechten, welche feit dem Anfange ber Welt lebten. Freut euch, weil ihr auch burch tiefes Merkmal erkennet, wem ihr angehort, und weil euer Lohn im himmel groß fenn wird, - ber lohn, erworben burch bas Blut bes Bundes, und ohne Berbienft aus Gnaten ertheilt im Berhaltniß ju unfern Leiden fomohl, als ju unferer innern und außern Seiligfeit. Cent froblich und getroft, indem ihr miffet, bag biefe Trubfal, Die zeitlich und leicht ift. euch eine emige und über alle Magen wichtige Berrlichfeit bereitet.

Indeffen laffet euch burch feine Berfolgung aus bem Wege ber Demuth und Sanftmuth, ber Liebe und Wohlthätigkeit brangen. "Ihr habt gehort, bag gu ben Alten gefagt ift: Auge um Auge, Bahn um Bahn," (B. 38.) und eure elenden Lebrer haben euch baber bie Gelbstrache, Bofes mit Bofem gu vergelten, erlaubt. Ich aber fage euch, bag ibr bem Hebel nicht widerstehet. Richt fo, nicht burch Wiedervergeltung auf folde Urt, fondern lieber baburch : "Co tich Jemand ichlägt auf beinen rechten Baden, bem biete ben andern auch bar. Und so Jemand mit dir rechten will, und beinen Rod nehmen, bem laß auch den Mantel, und so bich Jemand nöthiget ein e

Meile, fo gebe mit ihm zwei."

So unüberwindlich laß teine Sanftmuth und ihr gemäß auch deine Liche seyn. Gieb dem, der dich bittet, und wende dich nicht von dem, der dir abborgen will; nur gieb das nicht weg, das einem andern gehört, das nicht dein ist. Darum 1) trage Sorge, daß du Niemand etwas schuldig senst; denn, was du schuldest, ist nicht dein Eigenthum, sondern einem Andern. 2) Bersorge die, welche zu deinem eigenen Haushalt gebören; denn auch dies fordert Gott von dir. Was ihnen nöthig ist, sie zu unterstügen im Leben und in der Gottseligkeit, ist auch nicht dein eigen. Dann 3) gieb oder leihe alles das lebrige von Tag zu Tag oder von Jahr zu Jahr. Doch zuerst, weil du nicht Allen geben oder leihen kannst, erinnere dich derer,

Die zur Familie Des Glaubens gehören.

Die Sanftmuth und Liche, tie wir fühlen, und bie Bute, Die wir gegen Die beweisen jollen, welche und um ber Werechtigfeit willen verfolgen, beschreibt unfer Berr in ben folgenden Worten: (D, tag biefe Worte in unfere Bergen eingegraben waren!) - "Ihr habt gebort, bag gesagt ift : "Du follft beinen Machften lieben, und beinen Feind haffen." (B. 43. 2c.) Gott felbit hatte nur ben erften Theil gefagt : "Du follft beinen Machften lieben !" Die Rinder tee Teufele hatten fpater binjugejest : "und teinen Feind haffen." 3ch aber fage euch ;. 1) "Liebet eure Feinte." Sabt ftete einen gartlichen, guten Willen gegen Die, Die am meisten aufgebracht gegen euch find, tie ouch alles Bofe munfden. 2) "Segnet, Die euch fluden." Gind einige, welche Die Bitterkeit bes Beiftes auch in bittern Worten gegen euch ausbrechen laffen? welche euch fluchen und schmäben, wenn ihr gegenwärtig send, und alles Boje miter euch fagen in eurer Abmesenheit? Um fo mehr fegnet fie. In dem Umgange mit ihnen bedienet euch aller Milbe und Canftheit der Sprache. Tabelt fie nur durch wiederholte beffere Lehre, dadurch, daß ihr ihnen zeiget, wie sie gesprochen haben follten. Und im Sprechen von ihnen faget alles Bute, so viel ihr ohne Berlettung ber Wahrheit und Gerechtigfeit tonnet. 3) "Thut wohl benen, Die euch haffen." Laffet eure Sandlungen beweisen, bag ihr fo fest in ber Liebe fend, wie fie im Sag. Bergeltet Bofes mit Gutem. Laffet end nicht vom Bofen überwinden, fontern überwindet bas

Bofe mit Gutem. 4) Wenn ihr fonft nichts mehr thun fonnet, bann - "bittet fur Die, Die ench beleidigen und verfolgen." Sievon fend ihr nie abgehalten; alle ihre Bosheit und Gewaltthätigfeit fann euch nicht hindern. Schüttet eure Seele vor Gott aus nicht nur fur Die, welche bies thaten und nun Reue fühlen. Dies ift etwas Leichtes: "Benn bein Bruder fiebenmal bes Tages ju bir fame und fagte : es reut mich," (Que. 17, 3.) b.i. wenn er nach ebenfo vielen Rudfal-Ien bir Grund jum Glauben giebt, bag er wirklich und ganglich geantert ift; bann follst bu ibm vergeben, ibm fo vertrauen, ihn wieder fo in bein Berg aufnehmen, als ob er nie gegen dich gefündigt hatte. Aber bete, ringe mit Wott auch für die, welche teine Reue fühlen, welche dich bosbaftig behandeln, Dich verfolgen. Go weit vergieb ihnen, nicht fiebenmal, fondern fiebengig fiebenmal. (Matth. 18, 22.) Db fie bereuen oder nicht; ja, ob fie stete ferner und ferner von ber Reue icheinen, boch beweise ihnen beine anhaltende Bute, - bamit ihr Rinder fend, bamit ihr euch felbit beweiset, als bie achten Rinter - eures Baters im himmel, ber feine Conne icheinen läßt über Gute und Bofe, und läffet regnen über Berechte und Ungerechte. Denn wenn ihr liebet, Die euch lieben, welchen Lobn habt ihr bavon? Thun nicht die Bollner bas Rämliche (Matth. 5, 46.), welche auf feine Religion Unspruch machen, von welchen ihr felbit betennet, baß fie ohne Gott in der Welt find? Und fo ihr freundlich send in Wort over in That nur gegen eure Bruder, gegen eure Freunde und Bermandten, was thut ihr mehr als Undere? Mehr, als die, welche feine Religion haben ? Thun nicht tie Bollner auch alfo ? - Mein, folget beffern Muftern, als diese find! In ber Geduld, in Langmuth und Barmbergigfeit, im Wohlthun jeder Art gegen Alle, felbit gegen eure bitterften Teinte, fend Chriften! vollfommen, (in der Art, wenn auch nicht in dem Grade der Liebe) - wie euer Bater im himmel volltommen ift! -(3. 28).

Siehe hier das Christenthum in seiner wahren Gestalt, wie es sein großer Urheber uns übergeben! Dies ist die ächte Religion Jesu Christi! So stellt Er sie dem dar, der sein Auge öffnet! Sehet hier ein Gemälde Gottes, so weit es von Menschen nachgeahmt werden kann! Ein Gemälde von Gottes eigener hand ausgeführt! Sehet, ihr Berächter! wundert euch und betet an! Ruset aus: "Ist dies die Religion Jesu von Nazareth? Die Religion, welche ich versolgte?

Laffet und nie mehr wiber Gott ftreiten! - herr, mas willft bu, baß ich thun foll ?" Die munichenswerth ift Die Geligteit bier beschrieben; wie ehrwurtig, wie liebenswurtig Die Beiligfeit! - Dies ift ber Beift ber Religion, ber innerfte Wehalt berfelben! Dies find in der That Die Fundamente bes Chriftenthums! D, bag wir nicht allein horer beffelben waren, einem Manne abnlich, ber fein Geficht in einem Spiegel beschauet, und bavon gebet, und vergiffet, wie er gestaltet mar. Rein, laffet und bestandig in Dies Weset bliden, und uns immerwährend barin beschauen. Laffet une nicht ruben, bis jede Linie, jeder Bug beffelben in unfre Bergen eingeprägt ift! Laffet und machen und beten und glauben und lieben, und unaufhörlich ringen; bis bas gange Bild burch Gottes Finger in unfre Bergen gegraben ift, bis wir beilig find, wie Er beilig ift, ber und berufen hat; bis wir vollkommen find, wie unser Bater im himmel vollkommen ift! Amen.

# Bierte Predigt.

#### Heber die Bergpredigt.

,,3br seyb bas Salz ber Erbe. Wo nun bas Salz bumm wirb, tromit soll man salzen? Es ist zu nichts binfort nüße, benn bag man es binausschütte, und lasse es bie Leute zertreten. 3br seyb bas Licht ber Welt. Es mag die Stadt, die auf einem Berge liegt, nicht verborgen seyn. Man gindet auch nicht ein Licht au und sest es unter einen Schessel, soudern auf einen Leuchter, so leuchtet es benen allen, die im Hause sind. Also lasset einer Licht leuchten vor den Leuten, daß sie eure guten Werfe sehen, und euren Bater im himmel preisen."

Matth. 5, 13—16.

Die Schönheit der heiligung, des innern Menschen, des herzens, welches erneuert ist nach dem Bilde Gottes, kann nicht anders als jedem Auge, das Gott geöffnet hat, — jedem erleuchteten Berstande augenscheinlich seyn. Die Zierde eines fausten, demüthigen, liebenden Geistes wird wenigstens den Beifall aller derjenigen erhalten, welche in irgend einem Grade geistlich Gutes und Boses unterscheiden können. Bon der Stunde an, wo der Mensch anfängt aus der Finsternis

bervorgnkommen, welche bie leichtfertige, gedankenlose Welt bebedt, fann er nicht umbin, zu begreifen, welche wunschenswerthe Cache es ift, jo in bas Bild beffen, ber uns geschaffen bat, verwandelt zu werben. Diese innerliche Religion bat bas Abbild Gottes fo fichtbar auf fich abgedrückt, bag eine Ceele ganglich in Fleisch und Blut versunten fenn muß, welche an ihrem gettlichen Urfprung zweifeln tann. In einem allgemeinen Ginne mogen wir von berfelben auch fagen, wie vom Cobne Gottes felbit, bag es ift "ber Glang feiner herrlichteit, und bas Chenbild feines Wefens;" - bas Bervorstrablen seiner ewigen herrlichteit und Dech fo gemäßigt und befänftigt, bag fogar die Menschenkinber barin Gott feben und bennoch leben tonnen : ber Charafter, ber Stempel, ber lebenbige Einbrud feiner Perfon, welche bie Quelle ber Schonheit und Liebe, Die Urquelle aller Bolltommenheit und Bortrefflichfeit ift.

Wenn Religion nichts mehr enthielte als biefes, man wurde feine Ginmendung dagegen machen, ihr mit allem Gifer ber Geele nachzufommen ; aber warum ift fie benn mit andern Dingen belaftet? Barum ift es nothig, fie mit Thun und und Leiben ju beschweren? Dieses ift es, mas ben Gifer ber Seele hemmt und wieder gur Erbe niederdrudt. Ift es nicht genug, Menschenliebe auszuüben und fich auf ben Schwingen ber Liebe empor zu schwingen ? Dit es nicht binreichend, Gott. ber ein Beift ift, im Beifte unsers Bemuthe angubeten, obne uns mit außerlichen Dingen einzulaffen ober auch nur an fie ju benfen? Ift es nicht beffer, bag ber gange Umfang unfrer Gedanten mit boben und himmlischen Gedanten erfüllt fen? Und bag anftatt uns mit Meugerlichkeiten abzugeben, wir blos in unferm Bergen mit Gott in Gemeinschaft fenn follten? Manche ausgezeichnete Manner haben wirklich fo gesprochen und die Unweisung gegeben "alle außerlichen Sandlungen aufzugeben;" und gang von ber 2Belt gurudzugieben ; ben Rorper jurud gu laffen ; und von allen fühlbaren Dingen abzusondern; nichts mit äußerlicher Religion zu thun zu baben, jondern alle Tugenden durch ben Willen auszuüben : als ten vortrefflichern Beg, fowohl mehr fordernd für tie Seele als annehmbarer für Gott.

Bor biesem höchst gefährlichen Irrweg will und ber herr in ben Worten bes Textes warnen und und mit einer sicher schützenden Ruftung gegen ben in Lichtengelsgestalt" verwanbelten Satan bewaffnen? Ja wahrlich: er vertheibigt bier auf die klarste und stärkste Weise die werkthätige und dulrende Religion, die er gerade beschrieben hat. "Ihr send das Salz der Erde. Wo nun das Salz dumm wird, womit soll man salzen? Es ist zu nichts hinsort nüpe, denn daß man es binausschütte und lasse es die Leute zertreten. Ihr send das Licht der Welt. Es mag die Stadt, die auf einem Berge liegt, nicht verborgen seyn. Man zündet auch nicht ein Licht an und sehen es wuter einen Schessel, sondern auf einen Leuchter, so leuchtet es denen allen, die im Sause sind. Also lasset euer Licht leuchten vor den Leuten, daß sie eure guten Werfe sehen und euern Bater im himmel preisen."

Um diese wichtigen Worte völlig zu erklären und einzuschärfen, werde ich zu zeigen suchen: Erstens, daß das Christentbum eine Religion ist, die wir im Umgang und Verkehr mit Menschen ausüben müssen; und die Absonderung derselben von den Menschen so viel heißt, als sie zu verläugnen. Zweitens, daß diese Religion zu verbergen und geheim zu halten unmöglich und der Absicht ihres Urbebers ganz entgegen ist. Dann werde ich drittens einige Einwendungen wierlegen und mit einer praktischen Anwendung das Ganze be-

schließen.

Erstens will ich zeigen: daß das Christenthum wesentlich eine Religion ist, die wir im Umgang, im Berkehr mit ben Menschen ausüben muffen; und daß im Gegentheil ber kein Christ seyn tann, welcher sich von ben Menschen abson-

bern, seine Religion für sich felbst behalten will.

Unter Christenthum verstehe ich tie Art und Beise ber Anbetung Gottes, wie sie den Menschen durch Jesus Christus geoffenbaret wurde. Wenn ich sage, diese Religion sey ihrer Natur nach gesellschaftlich, so meine ich nicht allein, daß sie außer der Gesellschaft nicht so gut, nicht so vortheilhaft, sondern daß sie durchaus nicht bestehen könne ohne gegenseitigen Verschr und Umgang. Ich will damit aber keineswegs gelegenbeitliche Einsamteit, ein von Zeit zu Zeit stattsindendes Zurücksiehen von der Gesellschaft verdammen. Dies ist nicht allein erlaubt, sondern sogar nühlich, ja nothwendig, wie tägliche Ersahrung zeigt, für Jeden, der bereits ein wahrer Christ ist, oder es zu seyn wünscht. Es ist kaum möglich, daß wir einen ganzen Tag in ununterbrochenem Umgang mit Weltmenschen zubringen können, ohne Schaden zu nehmen an unsprer Seele, und in gewissem Maaße wenigstens den heil. Geist Gottes zu

betrüben. Wir haben täglich nöthig, und von der Welt zurückzuziehen, wenigstens am Morgen und Abend, um mit Gott umzugeben, und uns unfrem Vater im Verborgenen freier mitzutheilen. Ja fein ersahrener Christ kann auch längere Zeiten religiöser Zurückziehung tadeln, sosern dadurch nicht eine Vernachlässigung des weltlichen Verufs herbeigeführt wird, in welchen die Vorsehung uns gesetzt bat.

Alber folde Zuruckziehung von ber Welt barf nicht all' unfre Zeit verschlingen; bies murde die mahre Religion zersteren, statt sie zu befördern. Denn daß die Religion, wie sie unser herr in den vorhergebenden Worten beschreibt, außer der Gesellschaft, außer dem Leben und dem Umgang mit andern Menschen nicht bestehen kann, erhellt deutlich daraus, daß mehrere der wesentlichsten Zweige derselben durchaus nicht bestehen können, wenn wir feinen Umgang mit der Welt haben.

Es giebt 3. B. Nichts, was tem Christenthum wesentlicher ift, als Sanstmuth und Temuth. Diese Eigenschaften mögen allerdings, sofern sie Unterwersung unter Gott bedeuten, oder Gebuld in Schmer; und Krantbeit, auch in der Buste, in der Zelle des Einstellers, in völliger Abgeschiedenheit ausgeübt werden; aber die Worte: Sanstmuth und Demuth, schließen auch Milde, Gute und Langmuth gegen unser Rebenmenschen in sich, und in diesem Sinn sind sie einem Einsteller eine un-

erreichbare Tugend.

Ein anderer nothwendiger Zweig des wahren Christenthums ist das Friedenstiften oder das Gutesthun. Daß dies gleichfalls ein wesentlicher Theil der Religion Jesu Christi sey, bedarf keines Beweises. Augenscheinlich wird aber dies von allen Denjenigen unterlassen, welche uns in die Wiste rusen, welche wöllige Einsamkeit empsehlen, sewohl den Kindern als den Jünglingen und Bätern in Christo. Denn tann Jemand behaupten, daß ein Einsiedler ein wahrhaft barmberziger Mann seyn tann? D. h. ein Mensch, der jede Gelegenheit benützt, allen Menschen alles Gute zu thun? Bas tann deutlicher seyn, als daß dieser Fundamentalsat der Religion Jesu Christi unmöglich bestehen kann, außer der Gesellschaft, außer dem Leben und dem Umgang mit andern Menschen?

"Aber," möchten natürlich einige fragen, "ift es nicht nutlich, bessenungeachtet nur mit guten Menschen umzugehen; nur mit benen, von welchen wir wissen, daß sie demüthig und barmherzig, heilig in herz und Leben sind? Ist es nicht bienlich, sich von dem Umgang, von der Unterhaltung mit Menschen von entzegengesettem Charafter zurückzuziehen; von Menschen, welche dem Evangelium unsers Herrn Jesu Christi nicht gehorchen, vielleicht auch nicht daran glauben?" Der Rath des Apostels Paulus an die Christen in Corinth mag dies zu bestätigen scheinen, wenn er sagt: "Ich habe euch geschrieben in dem Briese, daß ihr sollt nichts zu schaffen haben mit den Hurern," (1. Cor. 5, 9.) Und es ist gewiß nicht rathsam, mit diesen oder andern Uebelthätern sich so zu vergesellschaften, daß eine theilweise Bertraulichkeit oder eine nähere Freundschaft stattsindet. Eine Bertraulichseit mit solöchen zu beginnen oder sortzusehen, geziemt sich für keinen Christen. Es muß ihn nothwendig Gesabren und kallstricken

ausseten, aus welchen er sich nicht befreien fann.

Aber ber Apostel verbietet uns nicht, mit allen Menschen, Die Gott nicht tennen, Berfehr zu haben, benn fonft, fagt er, mußtet ihr bie Welt raumen, mas er boch gewiß nicht haben wollte. Aber er fett bingu : "Wenn fich einer einen Bruder nennen läßt, fich felbft fur einen Chriften erflart, und ift ein Surer, oder ein Beigiger, oder ein Abgöttischer, oder ein Lafterer, ober ein Trunkenbold, ober ein Rauber, von biefen habe ich euch geschrieben, daß ihr mit ihnen nichts zu schaffen haben follt; ihr follt auch nicht mit ihnen effen," (1. Cor. 5, 11.) Dies schließt nothwendig in fich, daß wir alle Bertraulichkeit, alle nähere Befanntschaft mit ihnen abbrechen sollen. Doch sagt ber Apostel anderswo: "haltet ihn nicht als einen Feind, sondern ermahnet ihn als einen Bruder," (2 Theff. 3, 15.) Deutlich zeigt er bier, bag wir eben in einem folden Falle, wie Diefer, nicht auf alle Bemeinschaft mit ihnen Bergicht thun follen, fo baf bie obigen Borte burchaus feine Ermahnung enthalten, uns gang von gottlosen Menschen zu trennen ; ja gerade biefe Worte lebren uns beutlich das Gegentheil.

Mehr noch ift bies bei ben Worten unsers herrn ber Fall, der so fern davon ist, und zum Ausseben aller Gemeinschaft mit der Welt zu ermahnen, daß Er und erklärt, wie wir ohne diesen Berkehr mit derselben in Rücksicht auf den Grund des Christenthums gar keine rechten Christen senn können. Es ist leicht nachzuweisen, daß ein gewisser Berkehr mit gottlosen und unheiligen Menschen durchaus nöthig ist, um die wahre Gemüthsbeschaffenheit, welche Er und als den Weg zum himmelreich beschrieben hat, völlig ausüben zu können; z. B.

die Sanftmuth, welche, statt Auge um Auge, Zahn um Zahn zu fordern, dem Uebel nicht widersteht, sondern uns lieber Anlaß giebt, wenn wir auf den rechten Backen geschlagen werden, den andern auch darzubieten; oder die Barmherzigseit, wobei wir unsere Feinde lieben, die segnen, welche uns fluchen, denen Gutes thun, die uns hassen, und für die beten, welche uns beseidigen und verfolgen, und alles das, was eingeschlossen ist in dem Berfolgetwerden um der Gerechtigkeit willen. Es ist flar, daß dies nicht bestehen kann, wenn wir mit Niemand Verkehr haben, außer mit wahren ächten Christen.

Ja, wenn wir uns gang von Guntern icheiben wollten, wie mare es und möglich, dem Charafter eines mahren Chriften zu entsprechen, den unfer herr mit den Worten bezeichnet : "Ihr send bas Salg ber Erbe. Es ist eure eigentliche Ratur, Alles um euch ber zu murgen. Es ift die Ratur ber gottlichen Rraft, Die in euch ift, fich auf alles ju verbreiten, mas euch berührt, fich nach jeder Richtung auf Alle auszudehnen, unter welchen ihr fent. Dieß ift ter Grunt, warum euch die Borfebung Gottes mitten unter bie Welt gefett hat, baß jede Gnate, Die ihr von Gott empfangen habt, burch euch auch Undern mitgetheilt werde; daß jeder heilige Bedante, jedes eurer Worte und Werke einen beilfamen Ginfluß auf fie haben moge." Durch tiefe Mittel wird tem großen Berberbnig, bas in ber Welt ift, in einem gemiffen Dage ein Damm entgegengejett, und ein fleiner Theil wenigstene von ber allgemeinen Unitedung gerettet, beilig und rein vor Gott gemacht.

Daß wir uns noch sleißiger anstrengen, Alles, so viel wir können, zu würzen durch beilige und himmlische Gestinnung, fährt unser herr fort, den schrecklichen Zustand derer zu zeigen, welche die Religion, die sie empfingen, nicht Andern mittheilen. "Wenn das Salz seine Krast verliert, womit soll man es würzen, es ist hinfort zu nichts nühe, als daß man es hinausschütte, und lasse so die Leute zertreten." Wenn ihr, die ihr heilig und himmlisch gesinnt, und darum eistig zu guten Werken waret, diese Krast nicht länger in euch selbst habt, und deshald Andere nicht mehr würzet; wenn ihr matt, unschmachbaft, todt, sorglos in Beziehung auf eure eigene Seele, und nublos für die Seelen anderer Meuschen seyd: womit könnet ihr gesalzen werden? Wei sollet ihr wieder geheilt werden? wo ist da Hülfe, wo Hoffnung? kann frastloses Salz zu seiner ursprünglichen Krast zurückgebracht werden? Rein! es

ist hinfort zu nichts nütze, benn baß man es hinauswerse wie den Koth in den Straßen und lasse es die Leute zertreten, so daß es in allgemeiner Verachtung bleibt. Wenn ihr ben Herrn niemals gefaunt hättet, so wäre noch hoffnung gewesen. Aber mas könntet ihr jest zu jener seierlichen Erklärung des herrn sagen, die so gleichbedeutend mit bem ist, was Er hier sagt: "Jeglichen Reben an mir, ber nicht Frucht bringt, wird der Bater wegnehmen; wer in mir bleibet und ich in ihm, der bringt viele Frucht. Wer aber nicht in mir bleibet, wer nicht Früchte bringt, wird weggeworfen wie ein Nebe und verdorret, und man sammelt sie : nicht, um sie wieder zu pflanzen, sondern sie in das Feuer zu wersen," Joh. 15, 2. 5. u. 6.

Noch erschreckender ift die Stelle Bebr. 6, 4. 11m aber jene wichtigen Worte nicht mißzuverstehen, follte man forgfältig beachten: 1) Wer Diejenigen find, von welchen bier gesprocen wird; nämlich die, und nur die, welche Des beiligen Beistes wirklich theilhaftig geworten waren, jo bag Alle, welche diese Dinge nicht erfahren haben, gar nicht in dieser Schriftftelle gemeint find. 2) Diefes Abfallen, von bem ber Apostel bier spricht, ift ein völliger, ganglicher Abfall; ber Chrift fann fallen und wieder auffteben, benn fo mir gefünbigt haben, jo habem wir einen Fürsprecher bei dem Bater, Jesum Christum, ter gerecht ift. Derfelbige ift tie Berfobnung für unjere Gunten. Aber moge fich Jeder huten, bag fein perg nicht verhartet werbe burch ben Betrug ber Gunbe. daß er nicht tiefer und tiefer finte, bis er gang abfalle, bis er wird wie das Galg, das feine Rraft verloren bat. Denn wir mogen, nachdem wir die Erkenntnig ter Wahrheit erfahren haben, im vorfählichen Gundigen fo weit geben, bag wir meiter fein Opfer für tie Gunde baben, sondern ein schreckliches Warten bes Berichts und bes Tenereifers, ber bie Widerwartigen verzehren wird.

Aber jugegeben, daß wir uns nicht ganz von unfern Rebenmenschen trennen können; jugegeben, daß wir sie mit der Religion, die Gott in unsern Herzen wirkte, würzen sollen: können wir dies nicht unbemerkt thun? Können wir sie nicht Andern mittheilen im Berborgenen, auf eine so unmerkliche Art, taß kaum Jemand beobachten kann, wie oder wann es gethan wurde? — Gerade wie das Salz dem Gegenstand, der mit demselben gewürzt wird, seine Kraft mittheilt ohne Geräusch, und ohne Ausmerksamkeit von außen auf sich zu ziehen. Ift es nicht möglich, daß wir, wenn auch nicht ausgehend von

ber Welt, doch in ihr verborgen sind, daß wir unsere Religion für uns selbst bebalten können, ohne die zu erzürnen, welchen nicht zu belsen ist? Auch auf diesen scheindar vernünstigen Schluß des Fleisches und Blutes war unser herr wohl vorbereitet und widerlegt denselben gründlich in den solgenden Worten, welche wir nun betrachten wollen. In der Erklärung derselben will ich

3 veitens zeigen, daß man bie mabre Religion, so lange fie in unserem Gerzen lebt, unmöglich verbergen tann, und bag baffelbe ber Absicht ihres großen Urhebers geradezu

entgegen ift.

Es ift unmöglich für ben, ber bie Religion Jesu Chrifti befitt, fie ju verbergen. Dies macht unfer herr unwider. fprechlich flar burch eine toppelte Bergleichung : "Ihr fend bas Licht der Welt. Es fann Die Stadt, Die auf einem Berge liegt, nicht verborgen fenn." Ihr Chriften fend bas Licht ber 2Belt, sowohl in Bezug auf eure Gestinnung, als auf eure Sandlungoweise. Gure Seiligtert macht euch fo fichtbar, wie Die Conne in ber Mitte bes himmels. Wie ihr nicht von ber Welt ausgeben konnet, eben jo wenig ift es euch möglich, in berjelben zu bleiben, obne alle Menjeben zu erhellen. Ihr konnet nicht von ben Menschen flieben, und jo lang ihr unter ihnen fend, ift es unmöglich, cure Demuth und Barmbergigfeit und bie andern Gigenschaften eures Bergens gu verbergen, durch welche ihr ftrebet, vollkommen zu werden, wie euer Bater im Simmel volltommen ift. Liebe fann eben fo wenig verborgen fenn, als bas Licht, am allerwenigsten, wenn fie fich in Sandlungen offenbart; wenn ihr euch selbst übet in ben Werken ber Liebe, im Wohlthun aller Urt. Ebenfomohl fann man eine Stadt ju verbergen trachten, ale einen Chriften. Ja, wie man eine Statt auf einem Gugel nicht verbergen tann, ebenfo unmöglich ift es, einen beiligen, eifrigen. thätigen Freund Gottes und ber Menschen zu verbergen.

Es ist mahr, daß Diesenigen, welche die Tinsterniß mehr lieben als das Licht, weil ihre Werte bose sind, sich alle mögliche Mühe geben, zu beweisen, daß das Licht, welches in
euch ist, Finsterniß sey. Sie werden dem Guten, das in euch
ist, allerlei llebels nachreden; sie werden euch zur Last legen,
was euren Gedanken am fernsten ist, was gerade das Gegentheil von eurer ganzen Denkungsart ist. Doch euer geduldiges Ausharren im Wohlthun, euer sanstmüthiges Dulten aller
Dinge um des herrn willen, eure stille, demuthige Freude,

mitten unter Berfolgungen, ener unermubliches Bemuhen. Bojes mit Gutem ju überwinten, werten euch ftete fichtbarer,

stets leuchtender machen, mehr als ihr zuvor maret.

Co fruchtlos ber Webante ift, ein Licht zu verbergen, ohne es auszulöschen, ebenso unmöglich ift es, eure Religion zu verbergen, ohne fie meggumerfen. Gine verborgene, unbemertte Religion tann nicht bie Religion Jefu Chrifti fenn. Bonn ein Chrift verborgen fenn konnte, fo murbe er nicht mit einer Stadt gu vergleichen fenn, Die auf einem Berge liegt; nicht mit dem Licht der Welt; nicht mit der vom himmel Scheinenden Conne, welche auf ber gangen Welt gesehen wird. Darum bente Reiner, ben Gott je in bem Beift feines Gemuthe erleuchtet hat, baran, biefes Licht zu verbergen, biefe Religion für sich selbst zu behalten. Es ist aber nicht blos unmoglich, mabres Christenthum zu verbergen, fontern auch Dem Willen Gottes ganglich entgegengesett. Dies erhellt teutlich aus ben folgenden Worten: "Riemand gundet ein Licht an, und fest es unter einen Schoffel;" als ob er fagen wollte : "wie die Menschen nicht ein Licht angunden, um basfelbe zu bededen und zu verbergen," ebenfo menig wird Gott eine Geele erleuchten mit feiner herrlichen Erfenntnig und Liebe, dazu, daß fich dieselbe aus einer falschen Rlugheit ober Scham ober felbstermablter Demuth verberge, fondern, wie Die Menfchen ein Licht auf einen Leuchter feten, auf daß es allen benen, Die im Baufe find, leuchte : fo ift es auch ber Wille Gottes, bag jeder Chrift fich bem Blide ber Welt offen barstelle, bağ er rund um sich Licht gebe, baß er sichtlich ausübe Die Religion Jesu Christi.

So hat Gott in allen Zeiten zu ber Welt gesprochen, nicht allein burch Lehren, sondern auch burch Beispiele. Er hat sich nie unbezeugt gelassen. In dem Belke, von dem die Stimme des Evangeliums ausging, hatte Er nicht Wenige, welche seine Wahrheit bezeugten durch ihr Leben sowohl, als durch ihre Worte. Sie waren Lichter, die da schienen in einem dunkeln Orte; und von Zeit zu Zeit waren sie die Mittel zur Erleuchtung Einiger, zur Verwahrung der Ueberbleibenden, ein kleiner Same, gezählt von dem herrn unter sein Geschlecht. Sie haben eine kleine Anzahl armer Schafe ausgesührt aus der Finsterniß der Welt, und ihre Füße ge-

richtet auf ben Weg bes Triebens.

Bohl möchte der Lejer benten, daß die angegebenen Schriftftellen und Vernunftgrunte feinen Raum mehr übrig laffen für irgend einen Borwand, eine in der Absonderung von Menschen bestehende Religion, oder eine Berbergung der Herzensreligion zu vertheidigen. Aber dies ist ein großer Irrthum. Es sordert alle Weisheit und Gnade von Gott, um die verschiedenen und scheindar starten Einwendungen gegen gesellschaftliches, offenes, thätiges Christenthum zu überwinden.

Wir wollen taber brittens biese Einwürse zu beantworten suchen. Man wendet ein, erstlich: "Die Religion Jesu Ebrist besteht nicht in äußerlichen Dingen, sondern im Berzen, in der innersten Seete, sie ist die Vereinigung der Seete mit Gott, das Leben Gottes in der Seele des Menschen. Die äußere Religion hat feinen Werth, weil Gott nicht gefallen tat an Brandopsern und äußern Tiensten; ein reines und

beiliges Berg ift Das Opfer, Das er nicht verachtet."

hierauf antworte ich: es ist hochst wahr, baß bie Wurzel ber Religion in bem Berzen, in ber innersien Seele liegt; baß bie wahre Religion in einer Bereinigung ber Seele mit Wott, in bem Leben Gettes in ber Seele bes Renschen besteht; aber wenn biese Wurzel wirklich im Herzen ift, so muß sie auch Zweige treiben. Und biese Zweige sind bie verschiebenen Beweise eines äußern Gehorsams, welche bieselbe Natur und Beschaffenheit, wie die Wurzel, haben und beshalb nicht blos Merkmale ober Zeichen, sondern wesentliche Theile der Reli-

gion finb.

Auch ist es wahr, daß bloße äußerliche Religion, die nicht in dem Herzen wurzelt, ohne Werth ist; daß Gott eben so wenig Gefallen an solchen äußerlichen Tiensten hat, als an den Brandopfern der Juden, und daß ein reines Berz das Brandopfer ist, an welchem er stets Wohigefallen hat. Aber es gefällt Ihm auch der äußere Tienst, der aus dem Herzen entspringt; Er hat Gefallen an dem Opfer unserer Gebete, sewen sie öffentlich oder im Verborgenen dargebracht, unsers Lobes und unserer Danksagungen; an dem Opfer unserer Güter, die wir Ihm demüthig widmen und sie ganz zu seiner Ehre anwenden. Ihm gefallen auch die Opfer unserer Lieber, welche Er besonders fordert, daß wir sie Ihm, wie der Alpostel bittet, durch die Gnade Gottes übergeben, als ein lebendiges Opfer, heilig und angenehm vor Ihm.

Ein zweiter Einwurf, nahe verwandt mit dem vorigen, ift ter: "Liebe ist Alles in Allem, sie ift die Erfüllung des Gefeges, bas Ende aller Gebote Gottes. Alles, was wir thun

und leiben, nüht und nichte, wenn wir fie nicht haben, wedwegen und ber Apostel vorschreibt, nach ber Liebe ju ftreben,

tie er ben fostlicheren Weg nennt."

3d antworte : Es ift gewiß, bag Gottes- und Menschen-Liebe, wenn fie aus einem aufrichtigen Glauben entspringt, Alles in Allem, tag fie Die Erfüllung bes Wesetges, bas Ende aller Gebote Gottes ift. Es ift mabr, bag Alles, mas wir obne fie thun ober leiben, nublos ift. Aber hieraus folgt nicht, bag tie Liebe in foldem Ginne Alles ift, bag fie ben Blauben oder Die guten Werke aufhebt. Gie ift Die Erfüllung bes Gesches nicht baburch, bag fie uns von bemfelben befreit, fonbern daturch, bag fie uns antreibt, bemielben ju gehorchen; fic ift das Ende der Gebote, weil alle ju ihr hinführen und in ihr vereinigt find. Ich gebe zu, daß Alles, mas wir ohne tie Liebe thun und leiden, ohne Rugen ift, bag im Wegentheil aber, mas mir in ber Liebe thun ober leiten, fen es auch, bag wir um Chrifti willen nur Schmach tragen, oter in feinem Namen einen Tropfen talten Waffere barreichen, auf teine Weise unbelohnt bleiben foll.

Aber ermahnt uns nicht der Apostel, nach der Liebe zu streben? Und nennt er sie nicht den köstlicheren Weg? — Er ermahnt uns allerdings nach der Liebe zu streben, aber nicht nach ihr allein. Seine Worte sind: "Strebet nach der Liebe, und fleißiget euch der geistlichen Gaben," (1 Cor. 14, 1.) Ja strebet nach der Liebe und saget mit dem Apostel: Ich will sast gerne darlegen und dargelegt werden für meine Brüder. Strebet nach der Liebe und so viel ihr Gelegenheit habt, thut

an allen Menschen Gutes.

In dem gleichen Berse, worin er die Liebe einen "köstlichern Weg" heißt, ermahnt er die Corinther auch nach andern Gaben zu streben, ja ernstlich darnach zu verlaugen. "Strebet aber nach den besten Gaben. Und ich will euch noch einen köstlichern Weg zeigen," 1 Cor. 12, 31. Einen köstlichern als was? Als die Gabe gesund zu machen, mit Zungen zu reden, als auszulegen, erwähnt in dem vorhergehenden Verse aber nicht köstlicher als der Weg des Gehorsams. Bon diesen spricht der Apostel nicht, noch von äußerlicher Religion überhaupt: so daß dieser Text gar nichts mit dieser Frage zu thun hat.

Aber angenommen, der Apostel hat ebensowohl von äußerlicher als innerlicher Religion gesprochen und sie mit einander verglichen; vorausgeseht, er hat bei der Bergleichung der Lebtern bei weitem ben Borzug gegeben; und ein liebendes berz (wie er wohl thun mochte) allen möglichen äußerlichen Werfen vorgezogen: so folgt daraus nicht, daß wir das eine oder andere zu verwerfen baben. Nein, Gott bat sie vom Anfang der Welt an zusammengefügt; der Mensch darf sie nicht trennen.

Aber Gott ift ein Beift, und bie ibn anbeten, bie muffen ibn im Weift und in ber Wahrheit anbeten. Und ift bice nicht genng? Birt nicht burch bas Beobachten außerlicher Dinge Die Geele beschwert, baß fie fich nicht emporfdwingen fann gu beiliger Betrachtung? Schlägt bies nicht bie Rraft unserer Webanten nieber? Werten wir baburch nicht leicht gerftreut? hierauf antworte ich: Was beift Gott im Beifte und in ber Wahrheit anbeten? Es beißt, Ihn mit unferm Beifte anbeten in ber Urt und Beife, wie fie nur ber Beift gu faffen vermag. Es beift, an Ibn glauben als ein weifes, gerechtes und heiliges Befen, beffen reine Augen Die Ungerechtigkeit nicht ertragen fonnen; ber aber auch barmbergig, gnabig und langmutbig ift, ber Diffethat, Uebertretung und Gunde vergicht, der alle unsere Gunde binter fich wirft und uns an-nimmt in bem Geliebten. Es heißt, Ihn lieben, in Ihm fich freuen, nach Ihm verlangen, von gangem Bergen, von gangem Gemuthe, von ganger Scele und aus allen Kraften ; Ihn, ben wir lieben, nachahmen burch Reinigung unferer Bergen, wie Er rein ift; 36m, ben mir lieben und an ben wir glauben, gehorchen in Gedaufen, Worten und Werten. Folglich ift ein Zweig ber Unbetung Gottes im Weift und in ber Wahrheit bas Salten feiner außerlichen Gebote. 3bn verherrlichen an unferm Leibe fomohl als an unferer Geele; unfere außern Werte vollbringen mit bem Blid tes Bergens auf 3bn; unfere täglichen Befchafte als ein Opfer fur Gott verrichten; faufen und vertaufen, effen und trinten gu feiner Chre: Dies ift Die Anbetung Gottes im Beift und in ber Babrheit fo gewiß, als wenn wir im Berborgenen gu Ihm beten.

Es ist ein großer Irrthum, zu glauben, daß Aufmerksamkeit auf die äußern Umstände, in welche die Vorsehung Gottes uns versett hat, eine Beschwerung des Christen oder ein Sinderniß sen für ihn, den Unsichtbaren überall zu sehen. Dies schlägt die Kraft seiner Gedanken nicht nieder, es beschwert und zerstreut das Gemüth nicht; es macht ihm dies keine unnöthige oder schädliche Gorge, weil er Alles thut, als für ben herrn; weil er gelernt hat, alles, mas er thut mit Worten ober mit Werken, in dem Namen unferes herrn Jesu zu thun. Sein geistiges Auge ist auf alle ihn umgebenden äußerlichen Dinge gerichtet, hängt aber toch unbeweglich fest an Gott. Seine Sprache ist:

Du, o herr, Du trugst aus beißer Liebe Allter meiner Sünden schwere Last! Richte babin meines herzens Triebe, Wo Du Wohnung mir bereitet bast. Bei ber Menschen ruhelosem Treiben, Im Geschäftsgewirre bieser West, Dwilleh, Dir zu füßen bleiben, Thun, was Deinem Willen nur gefällt.

Noch ein großer Einwand bleibt zurud. Sie sagen: "Wir berusen uns auf die Ersabrung. Wir ließen unser Licht leuchten, wir übten die äußerlichen Dinge riele Jahre, und doch nühte es uns nichts. Wir beobachteten sie als die Anordnungen Gottes, aber wir wurden dadurch nicht besser, nein, eher schlimmer; denn wir bildeten uns ein, Christen zu seyn, obwohl wir nicht wußten, was Christenthum war."

Ich gebe bie Thatsache zu. Ich gebe es zu, daß ihr und noch viel Tausende die von Gott verordneten Mittel misbrauchtet, indem ihr das Mittel zum Endzweck machtet. Ihr glaubtet, daß das Bevbachten dieser oder jener äußerlichen Werte entweder die Religion Jesu Christi selbst sen, oder daß es ihre Stelle vertreten könne. Aber lasset dem Mißbrauch wegfallen und den rechten Gebrauch zurückehren. Und dann thut alle äußerlichen Dinge mit einem stetigen Auge auf die Erneuerung eurer Seele in Gerechtigkeit und wahrer heiligkeit.

Aber dies ist nicht Alles; sie behaupten: "Die Erfahrung zeigt ebenfalls, daß der Versuch, Gutes zu thun, verlorne Arbeit ist. Was nütt es, die Leiber der Menschen zu nähren oder zu kleiden, wenn sie doch zum ewigen Feuer verdammt werden? Und wie kann man der Seele eines Menschen helsen? Wenn sie gebessert werden, thut es Gott selbst. Uedrigens sind alle Menschen entweder theils gut theils verlangen sie es zu werden oder halsstarrig böse; die Erstern bedürfen unserer nicht, lasset sie selbst Gott um Hülfe bitten, und Erwird ihnen helsen, und die Leptern werden keine Hülfe von uns annehmen. Ja, unser herr verbietet uns, die Verlen vor die Schweine zu werfen."

Meine Antwort hierauf ift: 1) Es ift uns nachbrudlich befohlen, bag wir die hungrigen fpeifen, die Radten fleiben follen, ob fie endlich verloren geben, ober felig werben. Wenn wir bies thun tonnen und thun es nicht, fo werden wir ins ewige Teuer geworfen werden, was auch ihr Loos fenn mag. 2) Dbichon Gott bas Berg allein verandern tann, fo thut Er es boch gewöhnlich burch Menschen. Es ift unfere Pflicht, Alles ju thun, was an uns ift, als ob wir fie felbit befebren tonnten ; und bann follen wir bas Bebeiben Gott überlaffen. 3) Gott erbort bie Gebete seiner Rinder baburch, bag fie fich felbit in jeglicher guten Gabe erbauen follen, baburch Gins bem Undern Sandreichung thut nach bem Wert eines jeglichen Gliedes in feiner Mage; fo bag bas Huge nicht fagen fann ju der Sand : "ich bedarf bein nicht;" ober bas haupt ju ben Fugen : "ich habe euch nicht nöthig." Und 4) Wodurch fend ihr verfichert, bag jene Personen Sunde oder Schweine find? Richtet fie nicht, bis ihr es versucht babt : Bemübet euch euern Bruter ju gewinnen, und ein Werfzeng Bottes jur Rettung feiner Seele ju werden. Wenn er eure Liebe von fich ftoft und bas gute Bert fcmaht, bann ift es Beit, ibn Gott ju überlaffen.

"Bir haben es aber versucht, wir haben gearbeitet, die Sünder zu bessern, und was nütte es? Bei Bielen konnten wir gar keinen Eindruck machen. Und wenn Einige für kurze Zeit gebessert schienen, so war ihre Güte doch nur dem Morgenthau gleich, sie waren bald wieder ebenso schlecht, ja noch schlechter als vorher, so daß wir nur ihnen selbst und uns schadeten. Denn wir wurden dadurch geärgert und betrübt, ja vielleicht mit Zorn, statt mit Liebe erfüllt. Darum hätten wir besser gethan, wenn wir unsere Religion für uns selbst

behalten hatten."

Es fann freilich auch ties wahr seyn, daß ihr es versuchtet Gutes zu thun, und es ift euch nicht gelungen, ja daß tie, welche gebessert zu seyn schienen, wieder in Sünde zurückssielen und ihr letter Zustand schlimmer war als der erste. Und was wundert ihr euch dessen? Ift der Diener über seinem Meister? Wie oft strebte Er, Sünder zu retten, und sie wolten nicht hören? Doer wenn sie Ihm einige Zeit folgten, wandten sie sich wieder zurück zu ihrem Unstath. Deswegen wurde Er aber nicht müte, Gutes zu thun. Ebenso sollte es bei euch seyn. Eure Pflicht ist es, zu thun, was euch besoh- len ist; den Ausgang überlasset Dem, welcher alle Dinge.

wohl macht, benn für biefen fend ibr nicht verantwortlich. Frube fae beinen Samen, und lag beine Sand Abende nicht ab; benn bu weißest nicht, ob bies oder bas geratben mirt. Pred. Sal. 11, 6. Aber ibr fagt, ber Berfuch bat eurer eigenen Geele Schaben jugefügt. Bielleicht mar ties ter Fall, weil ibr bachtet, ihr maret für ben Ausgang verantwortlich, was boch teines Menschen Sache ift, noch fenn tann; ober vielleicht, weil ihr nicht auf ber hut waret, weil ihr nicht über cuer eigenes Berg machtet. Aber bies ift fein Grund, Gott nicht zu gehorden; versucht es wieder, aber vorsichtiger, als guvor. Thut Butes, vergebet nicht fiebenmal, fondern fiebengigmal fiebenmal. Dur werdet burch Erfahrung meifer; verfuchet es jedesmal vorsichtiger als vorher. Gend bemuthiger por Gott, ftete mehr überzeugt, bag ihr von euch felbft nichts thun tonnet. Wertet fanftmuthiger und machfamer jum Bebet. Go laffet euer Brod über tas Baffer fahren und ihr

werbet es finden auf lange Beit.

Biertens. Ungeachtet all' Diefer Scheingrunde, Die euch bewegen wollen, bas Licht zu verbergen, laffet ce leuchten vor den Menschen, daß sie eure quten Werte feben und euren Bater im Simmel preisen. Dies ist Die prattische Unwendung, welche unfer herr felbst von ber vorhergehenden Betrachtung macht. Laffet euer Licht leuchten! - Laffet fie leuchten - eure Demuth bes Bergens, eure Milbe, eure Sanftmuth und Beisbeit, euren ernsten Blid auf Die Dinge ber Ewigfeit, eure Beforgniß wegen ber Gunde und bem Elend ber Menschen; euern ernstlichen Wunsch völliger Beiligfeit, volltommener Glüdseligkeit in Gott, bas gartliche Wohlwollen gegen alle Menschenkinder, die inbrunftige Liebe ju euerm bochften Wohlthater. Bestrebet euch nicht, bas Licht zu verbergen, womit Gott eure Seele erleuchtete! Rein! laffet ce fcheinen vor den Menschen, vor Allen, bei melden ihr send in dem gangen Umfang eures Bertehrs. Laffet es ftete beller fcbeinen in euren Sandlungen, in bem Beftreben, allen Menfchen alles mögliche Gutes zu thun, und in euerm Dulben um ber Berechtigfeit willen, indem ihr frohlich und getroft fend, weil ihr wiffet, bag euer Lohn groß ift im himmel.

Laffet euer Licht leuchten vor den Menschen, daß fie eure guten Werke sehen! Ferne von jedem Bersuch, von jedem Bunfche, seine Religion zu verbergen, soll es vielmehr eine Sauptsorge des Christen seyn, das Licht auf einen Leuchter zu feten, bamit es Allen leuchte, bie im Saufe find. Rur hutet euch bavor, euern eigenen Rubm bierin ju fuchen, für euch felbit Chre ju munichen. Guer einziger 3med foll fenn, baß Alle, Die eure guten Werte feben, euern Bater im Simmel preisen. Mit Diesem einzigen beben 3med vor Augen send offen und unverstellt. Laffet eure Liebe ohne Berftellung fenn, warum folltet ihr reine, uneigennütige Liebe verbergen? Laffet feinen Betrug in euerm Munte fich finten; eure Borte fenen bas achte Bild eures Bergens. Laffet feine Dunkelbeit, feine Burudbaltung in eurem Umgange fenn, feine Berftellung in eurem Betragen. Heberlaffet Dies Jenen, welche an-Dere Zwede im Auge haben, - Zwede, welche bas Licht nicht ertragen tonnen. Ihr aber jent ohne Arglift, einfach, einfältig gegen alle Menschen, tamit Alle Die Gnade Gottes feben mogen, die in euch ift. Und obichon Einige ihr Berg verbarten, merden boch Undere erfennen, bag Jejus mit euch ift und werden burd ibre Befehrung euren himmlischen Bater verberrlichen. Mit biefem einzigen 2Bunfche, bag bie Menschen Gott burch euch preisen, fabret fort in seinem Ramen und in ter Macht feiner Starte. Schamet euch nicht, allein ta gu fteben, wenn es tie Gache Gottes betrifft. Laffet bas Licht, bas in euern Bergen ift, leuchten in allen guten Werten, in Werten Der Frommigfeit und Liebe! Um euer Bermögen, Gutes zu thun, ju vermehren, thut auf alles Heberfluffige Bergicht. Bermeitet alle unnöthigen Ausgaben im Effen und Trinfen, in ben Gerathen und in ber Rleidung. Cent gute Baushalter ber mancherlei Waben Gottes. Schneibet ab alle unnöthige Berschwendung ber Beit, alle nuplosen Weichafte und mas immer eure hand gu thun findet, thut es mit eurer Macht. Mit Einem Worte: Cent voll Glauben und Liebe, thut Butes, ertraget bas Bofe. Und hierin fend fest und unbeweglich und nehmet immerdar gu im Wert tes Berrn, um fo mehr, da ihr miffet, tag eure Arbeit in bem herrn nicht vergeblich ift. Amen.

### Fünfte Predigt.

### Heber die Bergpredigt.

"Ihr sollt nicht wähnen, daß ich gesommen bin, das Geset ober bie Propheten auszulösen. Ich bin nicht gesommen auszulösen, sondern zu erfüllen. Denn ich jage euch wahrlich: Bis daß himmel und Erbe zergehn, wird nicht zergehn der kleinste Buchnade, noch ein Titel vom Weisehe, bis daß es alles geschehe. Wer nun eines von den tleinsten Weboten auslöset, und lebret die Leute also, der wird der Aleinste beißen im Himmelreiche; wer es aber thut und lebret, der wird groß beißen im Himmelreiche. Denn ich sage euch: Es sey denn eure Greechtigleit beißer, als die der Schriftgelehrten und Pharifaer, so werder ihr nicht in das himmelreich sonnen:" Watth. 5, 17—20.

Unter den vielen Verwürfen, die dem herrn Jesu als dem von den Menschen Verworsenen gemacht wurden, konnte auch der nicht sehlen, daß Er neue Lebren predige. Dies mochte dadurch einigermaßen gegründet scheinen, daß Er viele Ausdrücke gebrauchte, die bei den Juden nicht gebräuchlich waren; die sie wenigstens nicht in demselben Sinne, nicht in so vollem Umfang anwandten. Zu dem mußte die Anbetung Gottes im Geist und in der Wahrheit denen immer als eine neue Religion erscheinen, welche disher Nichts als eine in änßerlichen Formen bestehende Anbetung kannten. Auf der andern Seite mochten Manche hossen, welche einen leichtern gion ausbeben, und eine andere stiften, welche einen leichtern Weg zum himmet zeigen würde. Aber unser heer widerlegt in den Tertesworten beides. Wir wollen jeden Vers besond ders betrachten.

I. "Den fet nicht, baß ich getommen bin, das Gefehoder die Propheten aufzulösen. Ich bin nicht getommen aufzulösen, sondern zu erfüllen."

Das firchliche ober Ceremonialgeset, das Moses ben Kinbern Ifrael gab, umfaßte alle Berordnungen hinsichtlich des Opfer- und Tempeldienstes. Dieses Geset aufzulösen, ganz und gar abzuschaffen, war unser herr in der That gekommen. hieven geben alle Apostel Zeugniß; nicht allein Barnabes und Paulus, welche benen heftig widerstanden, welche lehrten. taf tie Chriften bas Gefet Mofis balten follten, (Apostelg. 15, 6.); nicht allein Petrus, welcher bas Salten ber Christen an ben Anerdnungen bes Ceremonialgesetes ein Bersuchen Gottes nennt, ein Auflegen Des Jodies, welches, wie er fagt, weder unfere Bater noch wir tragen fonnten ; fondern alle Apostel, Meltesten und Bruder, Die einmuthig versammelt waren, erflärten, bag ber Befehl, tiefes Befet gu halten, tie Seelen gerrutte, und bag es bem beiligen Beifte und ihnen gefallen babe, ten Chriften feine Befdwerung mehr aufgugen. Unfer herr bat tiefe Santidrift ber Berordnungen ausgeloidt, binmeggetban und an bas Breug geheftet. Aber Das Sittengeset, Das in ben gebn Weboten enthalten und burch Die Propheten eingeschärft worden ift, loste unser Berr nicht auf. Es war turchaus nicht die Absicht seines Kommens, auch nur ten geringften Theil beffelben gu miterrufen. Dies ift ein Gefen, bas niemals aufgelost werben fann, fonbern Beite fteht als ber treue Beuge im himmel. Diefes Weset fteht auf einem gang andern Grunde, als tas Ceremonialgefet, welches nur zu einem zeitlichen Zwang fur bas ungehorjame und baleitarrige Bolt bestimmt mar; mabrend tas Erftere bom Unfang ter Welt an bestant, nicht auf fteinerne Tafeln, fontern in tie Bergen aller Menschentinter geschrieben, als fie aus ber Sant bes Edopfers tamen. Und fo fehr auch bas, was Gottes Finger bamals fdrieb, burch bie Gunte verbuntelt morten ift, jo tann es toch nie gang ausgeloscht merten, weil wir ftete bas Bewußtfenn bes Guten und Bofen in une haben. Jeder Theil Diefes Befetes muß fich in feiner gangen Kraft auf alle Menschen zu allen Zeiten beziehen, indem es nicht von Giner Zeit, von Ginem Plage, oder von andern veranberlichen Umitanden abhängig ift, fondern auf ber Natur Gottes und ber Menschen und ihrer unveranderlichen Begiehung au einander beruht.

"Ich bin nicht getommen aufzulösen, sondern zu erfüllen." Einige haben angenommen, unser Berr wolle hiermit sagen : 3ch bin getommen, durch meinen volltommenen Gehorsam gegen das Geset dasselbe zu erfüllen. Es tann auch hieran nicht gezweiselt werden, daß unser heiland in diesem Sinne jeden

Theil deffelben erfüllte.

Aber es scheint nicht, daß Er bieses hier meint, indem es dem Zwecke seiner gegenwärtigen Rede ganz fremd ist. Ohne Zweisel meint Er hier (was mit dem Borhergehenden und Nachfolgenden übereinstimmt): "Ich bin gefommen, dasselbe

in seinem ganzen Umfange, trop aller Zusätze ber Menschen zu bestätigen. Ich bin gefommen, Alles, was bisher in benselben bunkel war, in ein volles und klares Licht zu setzen. Ich bin gekommen, die Wahrheit, ben vollkommenen Sinn eines jeden Theils besselben zu erklären; die Länge und Breite, den vollen Umfang eines jeden Gebotes, das barin enthalten ist, zu zeigen; die höhe und Tiefe, die unaussprechliche Reinigkeit und Geistigkeit besselben in allen seinen

Ameigen barzulegen."

Und dies hat unfer herr auch völlig gethan in ben vorhergebenden und nachfolgenden Theilen feiner Rete, Die wir vor uns haben; in welcher er ber Welt feine neue Religion vortrug, fondern die nämliche, die feit bem Unfang mar; - eine Religion, Die mefentlich ohne allen Zweifel so alt ift, als Die Schöpfung, von Gott ausging zu ter Beit, ba ter Mensch eine lebendige Geele ward (ich fage wesentlich; tenn einige Puntte berselben bezieben fich jest auf ten Menschen als ein gefallenes Wefen); - eine Religion, bezeugt burch bas Gefet und bie Propheten in allen folgenden We-Schlechtern, boch murden fie nie jo volltommen ertlart, noch jo burchaus verstanden, als bis ihr großer Urheber felbst fich berabließ, ben Menschenfindern eine glaubwurdige Auslegung all' der mesentlichen Zweige berselben zu geben. Aber zu berfelben Beit erflärte er auch, bag es nimmer verändert werden. fondern daß es in Rraft bleiben foll bis jum Ente ber Welt.

II. "Denn ich sage euch, wahrlich: bis daß Simmel und Erde verzehen, wird nicht vergeben der fleinste Buchstabe noch ein Titel

vom Gefet bis tag es Alles geschehe."

"Der kleinste Buchstabe," ein Jota. Es ist dies buchstäblich zu nehmen; nicht ein Jota, nicht der unbeträchtlichste Befal. "Der ein Titel", ein häkchen, oder ein Punkt auf auf einem Buchstaben. Es ist dies ein sprüchwörtlicher Austruck, welcher bezeichnet, daß kein Gebot, das in dem Sittengeset enthalten ift, auch kein Theil eines solchen Gebotes, wie unbeträchtlich er auch scheinen möge, aufgelöst werden soll.

"Soll nicht vergehen von dem Gesete," tas Wort foll ift ein Wort einer gesehmäßigen Gewalt, das den unumschränkten Willen und die unumschränkte Macht bessen ausdrückt, der es aussprach; bessenigen, dessen Wort das Geset des himmels und der Erde ift, das seit stehen soll in Ewiakeit.

Rein Buchstabe, fein Punttchen foll auf irgend eine Weise

vergehen, bis himmel und Erbe vergeben, ober wie Er es gleich nachber ausdrückt, bis Alles, bis alle Dinge erfüllt sind, bis zur Bollendung aller Tinge. Damit ist die Ansicht Derer widerlegt, wolche die Worte so erklären: "kein Iheil des Gesches werde vergeben, bis das ganze Gesche erfüllt sey. Nun sey durch Christum das ganze Gesch erfüllt worden, und darmm musse es nun vergeben, weil das Evangelium an seine Stelle getreten sey." Nicht so! das Wongelium an seine Stelle getreten sey." Nicht so! das Wongelium an wicht auf das Gesch, sondern auf alle Dinge in dem Weltall. Auch ver Anstruck "erfüllen" hat keine Beziehung auf das Gesch, sondern auf alle Dinge im himmel und auf Erden.

Mus all' biefem tonnen mir lernen, bag burchaus fein Begenjag ftattfindet zwijden bem Wejeg und bem Evangelium, bağ es gar nicht nothig ift, bas Wefen aufzulojen, um bas Evangelium aufgurichten. Eines bebt bas andere nicht auf, fontern fie ftimmen volltommen gusammen. Ja Diefelben Worte, in vericbiedenen Rudficten betrachtet, find Theile Des Wesetzes sowohl, als bes Evangeliums. Betrachtet man fie als Befeble, fo find fie Ibeile bes Gejeges; werden fie aber als Berbeigungen betrachtet, fo find fie Theile Des Evangeliums. Wenn wir g. B. Die Worte: "Du follft ten Berrn, teinen Gott, lieben von gangem Bergen !" ale einen Befehl betrachten, fint fie ein 3meig bes Gefetes ; betrachten wir fie aber als eine Berheifung, fo find fie ein mefentlicher Theil tes Evangeliums. Das Evangelium ift nichts anters, als Die Webote Des Wefetes auf Dem Wege ber Berbeifungen bargestellt. Demgufolge ift alles, was in bem beiligen Bejet Gottes vorgeidrieben ift, als ta: Urmuth tes Geiftes, Reinigfeit bes Bergens, wenn man es im Licht bes Evangeliums betrachtet, nichts anters als eine große und herrliche Berbeißung.

Daber sind Evangelium und Weseth aufs innigste mit einander verbunden. Auf der einen Seite bereitet uns das Gesetz für das Evangelium zu, auf der andern Seite führt uns das Evangelium zu einer vollkommeneren Erfüllung des Gesetzes. Das Gesetz z. B. besiehlt uns, Gott und unsern Nächsten zu lieben, demuthig, sauftmuthig, heilig zu senn. Wir fühlen, daß wir dies Alles nicht erfüllen können, ja, daß es keinem Menschen möglich ist. Aber wir sehen dann eine Berbeisung Gottes, daß Er uns diese Liebe geben, uns demuthig, sanstmuthig, beilig machen wolle. Wir ergreisen dieses Evangelium, diese frohe Botschaft durch unsern Glauben, und die Gerechtigkeit bes Gesethes wird in uns erfüllt burch ben Glau-

ben, ber in Chrifto Jefu ift.

Noch können wir bemerken, daß jedes Gebot in der heiligen Schrift eine verdeckte Berheißung ift. Denn durch jene feierliche Erklärung: "Dies ift der Bund, den ich nach diesen Tagen machen will, spricht der herr: Ich will meine Gebote in ihren Sinn legen, und sie in ihre herzen schreiben!" hat Gott verheißen: und Alles zu geben, was Er und besiehlt. Wenn Er und also gebietet, zu beten ohne Unterlaß, sich immerdar zu freuen, heilig zu senn, wie Er heilig ist: so verspricht Er zugleich, alle diese Dinge in und zu wirken. Er wird sie und nach dem treuen Wort seiner Verheißung geben.

Wenn es nun so ist, so können wir nicht lange in Zweisel stehen, was wir von Denjenigen zu denken haben, welche in allen Zeiten der Kirche es wagten, — unter der Leitung des heil. Geistes, wie sie sagten, — einige Gebote Gottes zu zu verändern oder aufzuheben. Christus hat uns hier eine unsehlbare Regel gegeben, nach der wir all diese Unmaßungen beurtheilen können. Das Christenthum, wie es das ganze Sittengeses Gottes, the Weg der Gebote und der Verheißungen einschließt, ist die letzte Rsendarung des göttlichen Billens. Nach ihr darf keine weitere mehr kommen. Diese boll bleiben bis zur Vollendung aller Tinge. Gewiß alle neuern Offenbarungen sind vom Satan, nicht von Gott, und alle Vorwände sür eine vollkommenere Rsenbarung fallen demnach zu Grunde. Himmel und Erde werden vergehen, aber die s Wort soll nicht vergehen.

III. "Wer nun eines von diesen kleinsten Geboten auflöset, und lehret die Leute also, der wird der Rleinste heißen im Himmelreich; wer es aber thut und lehret, der wird groß

heißen im himmelreich."

Horwurf machet, und bedenket, auf wessen haupt euer Korwurf machet, und bedenket, auf wessen haupt euer Korwurf zulest liegen bleibt? Wer und aus diesem Grunde verachtet, verachtet Den, der uns gesandt hat. Denn predigte je Einer das Gesetz wie Er? und zwar gerade als Er kam, nicht die Welt zu verdammen, sondern selig zu machen, als Er kam, Leben und Umsterblichkeit durch das Evangesium an's Licht zu bringen? Kann Jemand das Gesetz strenger, ausdrücksier predigen, als es Christus in diesen Worten thut? Wer kann diese Worte verbesser? Wer will dem Sohn Got-

tes vorschreiben, wie Er pretigen foll? Wer will Ibn einen beffern Weg lehren, Die Botichaft auszurichten, Die Er von

feinem Bater empfangen bat?

"Wer nun eines von diesen kleinsten Geboten auflöset!"
— Wir muffen wohl bedenken, daß der Ausdruck "diese Gebote" von unfrem Herrn gebraucht wird, als gleichbetentend mit "Gesch und Propheten," welches das Rämliche ift, indem die Propheten nichts zu dem Geset hinzuthaten, sondern dasselbe nur erklärten, auslegten und beseitigten, wie sie durch

ben beiligen Beift getrieben wurden.

"Wer eines von tiesen kleinften Geboten auflöset," besonters wenn Er es vorsätzlich oder verwegen thut. "Eines!"
— Denn wer das ganze Geset hält, und nur in Einem Punkte sehlet, ift strafbar für Alles; auf dem bleibt der Zorn Gottes so gewiß, als ob er das ganze Geset gebrochen hätte. So ist also teine Freiheit für eine Lieblingssünde, keine Entschuldigung, wenn man einer Schoofssünde Raum giebt. Gott sortet einen vollkommenen Gehorsam; wir sollen auf alle seine Gebote unser Auge richten, oder die Mühe, die wir auf einen Theil derzelben verwenden, ist verloren.

"Eines von ten kleinsten dieser Gebote." Daburch ist eine andere Entschuldigung aufgeboben, durch welche diesenigen, welche Gott nicht betrügen können, ihre eigene Seele erbarmlich betrügen. "Ift diese Eunde," sagt der Sünder, "nicht eine kleine? Wird mir der herr dies nicht nachlassen, da ich ja in den wichtigeren Theilen des Gesebes mich nicht versehle?" Eitle hoffnung! Nach Art der Menschen können wir freilich dies ein kleines, jenes ein großes Gebot nennen; aber eigentlich giebt es keine kleine Eunde; jede ist eine klebertretung des heiligen und vollkommenen Gesebes, und eine Beleidigung

der hoben Majestät des himmels.

"Und lehret die Menschen also." In einem gewissen Sinne mag dies heißen: Wer öffentlich ein Gebot übertritt, der lehrt dadurch andere, auch so zu thun; denn Exempel sprechen mauchmal lauter als Lehren. Ieder öffentliche Trunkenbold ist ein Lehrer der Trunkenheit; ebenso lehrt seder Sabbathschauder seinen Aebenmenschen, den Tag des Herrn auch zu entweihen. Aber der, welcher sich die llebertretung des Gesetze angewöhnt hat, geht meistens noch weiter. Er sehrt andere durch Borte sowohl als durch Exempel, auch so zu thun, besonders wenn er sich verhärtet, und den haßt, der ihn tadelt. Solch ein Sünder kangt bald an, ein Bertheidiger der Sünde zu

werben. Er entschuldigt die Sunde, der er nicht absagen mag; er vertheidigt sie, weil er sie nicht bekämpsen will und so lehrt er austrücklich jede Sunde, die er begeht. "Der wird wird der Kleinste heißen im himmelreich."

Aber wenn ichon bie, welche bas fleinste Geseth brechen, und die Menschen bie Uebertretung lehren, die Kleinsten im Simmelreich genannt werden, wo werden bann biejenigen erscheinen, von welchen unser herr in tiesen Borten vorzügslich und bauptsächlich spricht? Nämlich biejenigen, welche ben Charafter ber von Gott gesandten Lehrer tragen, und bessen ungeachtet seine Gebote brechen; ja, und öffentlich andere lehren, ebenso zu thun; die verderbt sind im Lehen und Lehre?

Diese sind von zweierlei Art. Bu der ersten Art gehören diesenigen Prediger, welche in vorsätzlichen, angewöhnten Sünden leben. Wenn nun schon ein gewöhnlicher Sünder durch sein Beispiel andere lehrt, wie viel mehr wird dies ein sündenvoller Lehrer thun; selbst wenn er es nicht versucht, seine Sünde zu vertheidigen, zu entschuldigen und zu beschönigen? Wenn er dies thut, ist er in der Ibat ein Mörder; sa der oberste Mörder seiner Gemeinde! Er bevölfert die Regionen der hölle, er ist das auserlesenste Wertzeug des Fürsten der Kinsternis. Wenn er von hinnen fährt, wird die hölle sich bewegen, ihm zu begegnen bei seinem Kommen. Denn er wird, wenn er zur bodenlosen Liese stürzet, eine Menge Seelen nach sich ziehen.

Die zweite Art berfelben find bie fogenannten gutmuthigen Prediger, Die ein gufriedenes, harmlofes Leben führen. Die fich weber mit groben Gunten, noch mit einem Streben nach Beiligfeit Etwas gu ichaffen machen; Meniden, welche weder religies noch irreligies, welche unbescholten aber nicht beffer als ihre Nebenmenschen fenn wollen. Cold ein Pretiger bricht nicht eines, ober nur wenige biefer fleinften Gebote Gottes, sondern alle die großen und wichtigen Zweige jeines Gesetze, welche fich beziehen auf tie Kraft ber Gottseligfeit. Er lehrt tie Leute burch feinen gangen Ginn und Bantel. alle jene Aussprüche bes Wortes Gottes unbeachtet zu laffen, in welchen wir ermahnt werden, unfere Lenden umgurtet und unfere Lichter brennend gu haben ; unfere Geligfeit gu fchaffen mit Furcht und Bittern; ju ringen, um burch bie enge Pforte eindringen gu tonnen. Bundert euch nicht, wenn Diese beiben Arten von Lehrern, und Die ihnen folgen, mit einander einst im ewigen Teuer erwachen.

Ueber all' biesen stehen in ber böchsten Reihe ber Feinde bes Evangeliums Jesu Christ alle diesenigen, welche öffentlich und ausdrücklich das Geset Gottes selbst richten und übel von demfelben sprechen, welche die Menschen lebren, auszulösen (loszumachen die Berbindlichkeit) nicht nur eines von den kleinsten oder größten, sondern alle Gebote mit Einem Streich; welche ohne Rückbalt lehren: "Unser Her hat das Geseh abgeschaft. Der Glaubige ist nicht mehr verpflichtet, es zu beobachten." Dies beißt dem Hern in das Angesicht binein widerstehen und Ihm sagen, daß Er es nicht verstanden habe, wie Er die Botschaft ausrichten sollte, zu der Er gesandt wurde. Dhers, bebalte tiese Sünde nicht! Bater, verzieb ihnen, denn sie wissen nicht worstehen nicht. was sie thun!

Was uns dabei am meisten in Erstaunen sett, ist dies, daß diesenigen, welche diesem fräftigen Irrthum übergeben sind, wirklich meinen, Christum zu ehren durch das Umstoßen seines Gesehes. Ja, sie ehren Ihn gerade wie Judas, als er sagte: "Gegrüßet seyst Du, Meister!" und Ihn küßte; und der Herr tann ebenso zu Jedem berselben sagen: "Berrätbest du des Menschen Sohn mit einem Kuß?" Sein Geseh leicht nehmen unter dem Borwand, das Evangelium zu besördern, heißt nichts anderes, als Ihn mit einem Kuß verrathen, sein Blut mit Füßen treten und sein Kreuz verwerfen. In der That kann keiner dieser Anklage entgeben, der Wlauben predigt auf eine Weise, wodurch er ausdrücklich oder anch nicht geradezu einen Zweige, wodurch er ausdrücklich oder Ehristum predigt, indem er auf irgend eine Weise eines

ber kleinsten Gebote Gottes vernichtet oder schwächt.

Es ist in der That unmöglich, den Glauben zu hoch zu schägen. Wir erklären laut: Aus Gnaden sind wir selig werden durch den Glauben, nicht aus den Werken, auf daß sich nicht Jemand rühme. Wir mussen jedem bußfertigen Sünder zurufen: Glaube an den Herrn Jesum Christum, so wirst du selig. Aber zu gleicher Zeit müssen wir auch Sorge tragen, daß alle Menschen wissen, wir schägen keinen Glauben, als den, der die Liebe wirkt, und daß uns nur der Glaube felig macht, der uns befreit von der Schuld und Gewalt der Sünde. Und wenn wir sagen: "Glaube, so wirst du selig;" so meinen wir nicht: Glaube, und du wirst von der Sünde in den Himmel gehen, ohne zuerst geheiligt zu werden, als ob der Glaube die Stelle der Heiligkeit vertrete;

fondern: Glaube, und du sollst Frieden mit Gott erlaugen und Kraft, die Sünde unter deine Füße zu treten, den herrn, deinen Gott zu lieben von ganzem herzen und Ihm mit allen Kräften zu dienen. Du sollst Kraft haben, mit Geduld in guten Werken zu trachten nach Ehre, Preis und unvergänglichem Wesen. Du sollst thun und lehren alle die Gebote Gottes vom kleinsten bis zum größten. Du sollst sie lehren durch dein Leben und durch deine Worte, und dann wirft du

arof beifen im himmelreich.

IV. Wenn wir auf irgend einem antern Weg tie Menschen lehren, tas himmelreich, Preis, Ehre und unvergäng-liches Wesen zu erlangen, mag es der Weg tes Glaubens oder bei irgend einem andern Namen genannt werten, — es ist in Wahrheit der Weg zum Verderben. Er wird ten Menschen nicht zum Frieden bringen. Denn der herr sagt: "Denn ich sage euch, es sey denn eure Gerechtigkeit besser, denn der Schriftgelehrten und Pharisäer, so werdet ihr nicht in das himmelreich kommen."

Die Schriftgelehrten, die fo oft im neuen Testament als die heftigsten Gegner Zesu erwähnt werden, waren die ordentlichen bestimmten Lehrer unter den Juden, so daß wir das Wort mit "Geistlichen" übersehen könnten. Denn sie waren Männer, welche das Geistliche zu ihrem Beruf machten; sie waren eigentlich (wie ihr Name buchstählich heißt) Männer der Schrift; Männer, welche die göttliche

Offenbarung ftubirten.

Die Phart saer waren eine alte Sekte ober Gesellschaft unter den Juden; ihr Name wird von einem hebräischen Wort abgeleitet, das eigentlich trennen oder scheiden heißt. Doch machten sie keine eigentliche Trennung oder Scheidung in der Nationalkirche; sie waren von andern nur durch größere Strenge unterschieden. Denn sie waren Eiserer für das Wesch in den kleinsten Punkten, und verzehnteten die Münze, Till und Kümmel. Deshalb standen sie in großem Anschen bei dem Bolk, und wurden für die heiligsten Männer gehalten.

Biele ber Schriftgelehrten gehörten zu ber Sefte ber Pharifäer. So Paulus selbst, ber zu einem Schriftgelehrten erzogen, zuerst auf ber hohen Schule in Tarsus, später in Jerusalem zu ben Füßen Gamaliels (eines ber gelehrtesten Lehrer bes Gesess unter ben Juden) vor bem hohen Rath betaunte: Ich bin ein Pharisäer und eines Pharisäers Sohn (Apftgich. 23, 6); und vor dem König Agrippa: Ich lebte nach der strengsten Sekte unserer Religion als ein Pharisäer (Kap. 26, 5.) Die Schriftgelehrten scheinen zum größten Theil aus Pharisäern bestanden zu haben, weshalb sie der

Beiland fo oft mit einander paart.

2Bas tie Berechtigfeit ber Schriftgelehrten und Pharifact elgentlich mar, ift nicht ichmer zu bestimmen. Unfer Berr bat und eine glaubwurdige Schilderung berfelben binterlaffen, welche einer von ihnen felbst gab. Er beschreibt feine eigene Gerechtigfeit beutlich und vollständig, fo bag wir nicht annehmen fonnen, er habe einen Theil berfelben vergeffen. Diefer Pharifaer ging nämlich in ben Tempel gu beten; mar aber bann jo eifrig in feiner eigenen Berechtigfeit, bag er die Bitten vergag, um beren millen er gefommen mar. Denn es ift merfwürdig, bag er eigentlich nicht betet, fontern nur Gott fagt, wie weise und gut er fen. "Ich dante Dir, Gott, daß ich nicht bin wie andere Menschen, Räuber (Bucherer), Ungerochte, Chebrecher, ober auch wie biefer Böllner. Ich fafte zweimal in ber Boche, und gebe ben Behnten von allem, mas ich babe." Geine Gerechtigfeit gerfällt Deshalb in brei Theile: 1) 3ch bin nicht wie andere Loute, Bucherer, Ungerechte, Chebrecher; auch nicht wie tiefer Bollner; 2) ich faste zweimal in der Woche; und 3) ich gebe ben Zehnten von allem, was ich habe.

"Ich bin nicht wie andere Menschen." Dies ift fein kleiner Punkt; nicht jeder Mensch kann dies sagen. Es ift, als ob er gesagt hätte: ich lasse mich nicht durch den großen, reisenden Strom der Gewohnheit hinwegsühren. Ich lebe nicht nach der Mode, sondern nach der Bernunft, nicht nach dem Exempel ver Menschen, sondern nach dem Worte Gottes. Ich bin kein Wucherer, kein Ungerechter, kein Chebrecher, wie häusig auch diese Sünden eben unter dem Bolke Gottes waren (Wacher insbesondere — eine Art von gesetzlicher Ungerechtigkeit, die kein menschliches Gesetz bestrafen konnte, bei welcher man sich die Unwissenheit oder Bedürstigkeit eines Andern zu Nuben machte — erfüllte das ganze Land); auch nicht wie tieser Zöllner; nicht schuldig einer offenen, vorsäplichen Sünde; nicht ein grober Sünder, sondern ein ehrlicher, reds

licher Mann, tabellos im Leben und im Umgang.

"Ich faste zweimal in ber Woche." Dies schließt mehr in fich, als wir beim ersten Anblid benten. Alle strengeren Pharifaer beobachteten bas wöchentliche Fasten, nämlich jeben

Montag und Donnerstag. Am ersten Tage geschah es zum Andenken an Moses, weil er — nach ihrer Tradition — an diesem Tage die zwei vom Finger Gottes geschriebenen Taseln erhielt; an dem lettern Tage zum Andenken daran, daß er sie Lolf um das goldene Kalb tanzen sah. An diesen Tagen nahmen sie gar keine Lebensmittel zu sich bis trei Uhr Nachmittags; zu welcher Stunde das Abendopfer in dem Tempel begann. Es war ihre Gewohnheit, bis zu dieser Zeit in dem Tempel zu bleiben, in gewissen Hallen oder Kösen tesselben, um allen Tpfern bei zuwohnen, allen öffentlichen Gebeten sich ansehließen zu können. Die Zwischenzeit wanden sie an zu Privatzebeten, zum Lesen des Gesebes und der Propheten. So viel schließt das zweimalige Fasten in der Loche, der zweite Zweig der Gerechtigkeit der Pharisäer, in sich.

"Ich gebe den Zehnten von Allem, mas ich habe." Dies thaten die Pharifäer mit der äußerften Punktlickfeit; sie machten selbst bei den unbedeutentsten Dingen keine Ausnahme, nicht einmal bei der Münze, beim Till (Anis) und Kummel. Sie wollten nicht den kleinsten Ibeil von dem behalten, von dem sie glaubten, daß es Gott geböre; sondern gaben jährlich den vollen Zehnten von all' ihren Bestungen, von all'

ibrem Ertrage, mas es immer mar.

Ja, die strengeren Pharifäer waren damit nicht zufrieden, daß sie Gott einen Zehnten ihrer Besthungen zum Unterhalt der Priester und Leviten gaben, sondern sie gaben Gott auch noch einen andern Zehnten für die Armen und dies immer- während. Die nämliche Summe, die sie als Zehnten gaben, gaben sie auch als Almosen mit derselben Pünttlichseit, damit sie ja keinen Theil behielten, sondern Gott vollkommen mieter zurückgäben, was Ihm — nach ihrer Acchnung — gebührte. So gaben sie also von Jahr zu Jahr völlig ein Künf-

theil von allen ihren Besitzungen.

Dies war die Gerechtigkeit der Schriftgelehrten und Pharifaer; eine Gerechtigkeit, welche weit entfernt ift von dem Begriffe, den sich viele von derselben machen. Aber man wird mir entgegnen: "Es war alles Falscheit und Berstellung; sie waren nichts als heuchler." Manche unter ihnen waren ohne Zweisel Menschen, die keine Gottessurcht hatten, die gar nicht wünschten, Ihm zu gefallen, sondern nur den Ruhm von Menschen suchten. Und biese sind es, welche unser her bei verschiedenen Gelegenheiten so scharf richtet. Aber wir burfen nicht annehmen, daß alle Pharifäer heuchler waren, weil es viele derselben gewesen sind. Auch ist heuchelei in dem Charafter eines Pharifäers nicht etwas Wesentliches, wie Einige meinen; dies ist nicht das sie auszeichnende Merkmal ibrer Sette, sondern dies: sie glaubten in sich selbst, daß sie gerecht wären, und verachteten die Andern. Dies ist ihr sie auszeichnendes Merkmal. Und ein Pharifäer dieser Art konnte sein Heuchler, er mitte in dem gewöhnlichen Sinne des Worts aufrichtig sen, sont bätte er nicht glauben können, daß er gerecht sen. Der Mensch, welcher sich selber im Tempel vor Gott so lobt, mußte sich sier gerecht balten; er war also kein Seuchler, er war sich selbst keiner Falscheit bewußt, sondern sprach vor Gott, was er dachte, nämlich, daß er viel besser sels andere Menschen.

Das Exempel des Apostel Paulus, der auch ein solcher war, beweist dies hinreichend. Er konnte nicht nur als Ebrist sagen: "Hierin übe ich mich selbst, zu haben ein unsverletztes Gewissen allenthalben gegen Gott und Menschen" (Apstyld. 24, 6); sondern auch in Beziehung auf die Zeit, da er noch ein Pharisäer war: "Männer und Brüter! Ich habe in allem guten Gewissen gewandelt bis auf diesen Tag" (Rap 23, 1.). Er war also aufrichtig ebensowohl als Pharisaer, als da er ein Ebrist war. Er war ebenso wenig ein Hendler, da er die Kirche versolgte, als da er den Ghauben predigte, gegen den er zuvor wüthete. Tüget also dies zu der Gerechtigkeit der Schriftgelehrten und Pharisäer, nämlich einen aufrichtigen Glauben, daß sie gerecht seven und Gott dienen.

Und doch fagt unser herr: "Es sey denn eure Gerechtigteit besser, als die der Schriftgelehrten und Pharisäer, so tonnet ihr nicht in's himmelreich fommen." Eine feierliche und
wichtige Erklärung, die von Allen, welche den Namen Christi
tragen, wohl beherzigt zu werden verdient. Aber bevor wir
fragen, wie unsere Gerechtigkeit die der Pharisäer und Schriftgelehrten übertreffen mag, lasset uns untersuchen, ob unsere
gegenwärtige Gerechtigkeit der ihrigen gleich komme.

Und zwar zuerst: Ein Pharifaer war nicht wie andere Menschen, er zeichnete sich, was den äußeren Wandel betrifft, vor Andern besonders aus? Thun wir so? Tragen wir Sorge, und beständig durch unsern rechtschaffenen Wandel vor der Welt auszuzeichnen? Schwimmen wir nicht lieber mit dem Strom? Geben wir nicht manchmal Re-

ligion und Vernunft auf, weil wir nicht als Sonderlinge angesehen werden wollen? Fürchten wir uns oft nicht mehr, ben Weg der Mode zu verlassen, als ben des heils? Saben wir Muth, uns dem Strom zu widersetzen? gegen die Welt zu gehen? Wenn nicht, so läßt uns der Pharifäer schon beim ersten Schritt zurud. Wohl uns, wenn wir ihn

in biefem Stude wieder einholen.

Ronnen wir ferner ibm in feinem Gebet nachfprechen : "Ich thue nicht Unrecht, ich lebe nicht in offenbaren Gunben ; ich thue nichts, weswegen mich mein eigenes Berg verdammt"? Thut ihr nichts Unrechtes? Cent ihr beffen gewiß? Ibut ihr nie etwas, weswegen euch euer eigenes Berg verbammt? Cent ibr feine Chebrecher? nicht unfeusch, weber in Worten noch in Werten? nicht ungerecht? Der große Magitab ter Gerechtigfeit somobl, als ber Gnade ift ber: "2Bas bu willft, Daf Undere bir thun follen, bas thue bu ihnen auch." 2Banbelt ihr nach biefer Regel? Thut ihr nie einem Andern, mas ihr wollet, tag man es euch nicht thue? Ja, fend ihr nicht gröblich ungerecht? Gent ihr feine Bucherer? Benütet ihr nie die Unwissenheit ober Bedurftigfeit eurer Rebenmenschen ? weber im Raufen noch im Berfaufen? Borausgesett, ibr babt euch in einen Santel eingelaffen, fordert, nehmet ihr nicht mehr, als ber mahre Werth beffen ift, was ihr vertaufen wollt? Fordert, nehmet ihr von tem Unwiffenden nicht mehr. als von dem Renner? von bem kleinsten Rinde nicht mehr. als von bem erfahrnen Sandelsmann? Benn ihr bies thut, warum verdammt euch euer Berg nicht? Ihr fend offenbare Bucherer! Fordert ihr nicht mehr, als ben gebräuchlichen Preis ber Buter, auch von bem, ber in bedrangten Umitanben ift? ber bas baben muß, und zwar obne Bergug, momit nur ihr verschen fend? Wenn ihr es thut, so ift auch bies offenbarer Bucher! - Babrlich, ihr habt noch nicht bie Berechtigkeit eines Pharifaers! -

Ein Pharisacr benüßte, zweitens, um mich nach unserem Gebrauch auszudrücken — alle Gnadenmittel. Er fastete oft und viel, zweimal in jeder Boche; er war bei allen Opfern zugegen, er war fleißig im öffentlichen und im Privatgebet, im lesen und hören der beiligen Schrift. Gehet ihr so weit als er? Fastet ihr oft und viel? Zweimal in jeder Boche? Ich fürchte, ihr thut es nicht. Oder thut ihr es wenigstens den Freitag vor dem Genuß des heiligen Abendmahls? Ich fürchte, daß einige unter euch nicht einmal dies behaupten

fonnen. - Berfäumet ihr feine Gelegenheit, euch bem Tifche bes herrn ju naben? Wie Liele giebt es, bie fich Chriften nennen, und boch nicht von biefem Brobe effen, und von diefem Relch trinfen ? Monate, vielleicht Jahre lang? Bort. ober leset und betrachtet ihr täglich bie Schrift? Bereiniget ibr euch jum Gebet mit ber großen Berfammlung, täglich, wenn ihr Gelegenheit babt? oder boch, fo oft ihr konnet? Sauptfächlich an bem Tage, beg ihr gebenten follt, um ihn gu beiligen ? Strebet ibr auch barnach, Belegenheit gu finden ? Send ihr fröhlich, wenn fie zu euch fagen : "Wir wollen nach bem Saufe bes herrn geben"? Gend ihr eifrig, fleifig im Privat-Gebet? Laffet ihr feinen Tag ohne baffelbe bingeben ? Sind nicht einige unter euch, die fo ferne davon find, mehrere Stunden bes Tages auf bas Webet zu verwenden, baf fie benfen, eine Stunde fen icon ju viel? Bermenbet ibr eine Stunde jeden Tag oder jede Woche, um zu eurem Bater im Berborgenen zu beten? Der eine Stunde in einem Donat? Sabt ibr feit eurer Geburt gufammengenommen eine Stunde barauf verwendet? 21ch, ihr armen Chriften! Bird nicht ber Pharifaer auftreten am jungften Tage und euch ver-Dammen ? Seine Gerechtiafeit ift fo viel hober, ale ber himmel bober ift, benn bie Erbe!

Der Pharisäer, drittens, gab Zehnten und Almosen von Allem, das er hatte; und in welch' großem Maße! So daß er — wie man sich ausdrückte — ein Mensch war, der viel Gutes that. Sind wir ihm in dieser Rücksicht gleich? Welcher von uns ist so sleißig zu guten Werken, wie er es war? Wer von uns giedt Gott das Fünstel von all' seinen Bestigungen? von der Hauptsumme sowohl, als von dem Ertrag? Welcher von uns giedt von 100 Dollars, die er besigt, 20 Gott und den Armen? von 50 Dollars, die er besigt, 20 Grechtigkeit im Benüßen all' der Gnadenmittel, im Beobacten aller Berordnungen Gottes, im Ertragen des Bösen und Ausüben des Guten — der Gerechtigkeit der Pharisäer und

Schriftgelehrten auch nur gleich tommen ?

Benn aber auch unsere Gerechtigkeit ber Gerechtigkeit ber Pharifäer gleich kame, was wurde dies uns nüten? Denn, wahrlich, ich sage euch: Es sen benn eure Gerechtigkeit be ser, benn die der Schriftgelehrten und Pharifäer; so konnet ihr nicht ins Reich Gottes kommen. Aber wie kann unsere Gerechtigkeit die thrige übertressen? Worin ist die Ge-

rechtigkeit eines Chriften besser, als bie ber Schriftgelehrten und Pharisäer? — Zuerst ihrem Um fange nach. Die meisten der Pharisäer, obwohl sie sehr pünktlich in manchen Dingen waren, ertühnten sich boch, andere von gleicher Wichtigkeit zu erlassen. So war also ihre Gerechtigkeit nur theisweise. Der wahre Christ bingegen beobachtet nicht nur einen oder einige Theile des Weseges Gottes, und vernachlässigt die übrigen; sondern er hält sie alle, liebt sie alle, indem er sie

höher ichatt als Gold und Edelfteine.

Es mag übrigens fenn, dag einige ber Schriftgelehrten und Pharifaer fich bemühten, bas gange Befen zu halten, und bem Budit aben tes Gefetes nach unfträflich maren. Aber ftets übertrifft bie Gerechtigteit bes Chriften Die ber Pharifger und Schriftgelehrten barin, bag fie den Beift fowohl als ben Buchstaben Des Wesches erfüllt, burch inneren und außeren Gehorfam. Dies ift ter Puntt, ten unfer Berr befonbers bervorhebt. Des Pharifaers Gerechtigkeit mar eine aufierliche, Die bes Chriften ift in tem innern Menschen. Der Pharifaer reinigte bie Außenseite ber Schuffeln und Becher, ber Christ ift inwentig rein ; ter Erstere bestrebt fich Gott burch einen rechtichaffenen Wantel ju gefallen, ber Lettere burch ein beiliges Berg. Der Pharifaer schüttelte bie Blätter, vielleicht auch bie Früchte ber Gunde ab, ber Chrift legt bie Art an Die Burgel, weil er nicht zufrieden ift mit ber außerlichen Form ober bem Schein ber Gottseligkeit. Er will bas Leben, ben Weift, tie seligmachente Rraft Gottes in ber innerften Geele fühlen.

So war die Gerechtigkeit des Pharifaers, sein sich Enthalten vom Unrecht, sein Gutesthun, sein Beobachten der göttlichen Verordnungen ganz äußerlich, mährend im Gegentheil die Gerechtigkeit des Ebristen, Armuth des Geistes, Leidtragen, Sauftmuth, Hunger und Turft nach der Gerechtigkeit, Liebe zu unserm Nächsten und Reinigkeit des herzens ganz innerlich sind. Und eben das Friedenstiften oder Gutesthun, das Leiden um der Gerechtigkeit willen wird nur in so fern den vorhergebenden Segnungen beigefügt, als es diese inneren Eigenschaften in sich schließt, aus denselben entspringt, sie üben und besestigen muß; so daß man in einem gewissen Sinne sagen kann: Während die Gerechtigkeit der Schriftgelehrten und Pharisäer eine blos äußerliche war, ist die eines Christen eine blos innerliche. Alle seine Handlungen und Leiden sind sür sich selbst nichts; sondern haben nur dann

Berth vor Gott, wenn sie aus ber rechten Beschaffenheit bes

Bergens entspringen.

Wer bu beshalb auch immer fenft, ber bu ben beiligen und ehrwürdigen Namen eines Chriften trägft, fuche 1) daß beine Gerechtigfeit nicht nachstehe ber Gerechtigfeit ber Schriftgelehrten und Pharifaer. Gen nicht wie andere Menfchen. Guche Dich vor ber Menge auszuzeichnen! Wenn bu ber Menge folaft, mußt du nothwendig Bojes thun. Lag nicht Bewohnbeit ober Mode beine Richtschnur fenn, fondern Bernunft und Religion. Die Sandlungeweise Underer geht bich nichts an. Jeter Menich muß fur fich felbit Gott Rechenschaft geben. Wenn Du mirflich Die Geelen Anderer retten fannft, fo rette fie, querit aber rette Gine, nämlich beine eigene. Banble nicht auf bem Wege bes Totes, weil er breit ift, und weil Biele barauf geben; gerade an Diesem Mertmal fannst bu ibn ertennen. Ift ber Weg, auf bem du mandelft, breit, gablreich besucht, nach ber Art ber Welt; unfehlbar führt er bich jum Berberben. D weigere bich, mit ber großen Gefellschaft verdammt ju werden! Fliebe vor bem Bofen, vor ber Gunbe, wie vor einer Schlange! Thue nicht unrecht! Wer Gunbe thut, ber ift vom Teufel; lag bich nicht unter biefer Bahl finden! Wenn bu mit außeren Gunten bich beflecht, wird Die Gnate Gottes von bir weichen. hierin wenigstens beftrebe bich, ein gutes Gemiffen zu erhalten gegen Gott und Menschen.

2) Lasset eure Gerechtigseit nicht hinter ber eines Pharisars zurückleiben, in Rücksicht auf die Berordnungen Gottes. Wenn eure Arbeit oder körperliche Kraft es nicht zuläßt, zweimal in der Woche zu fasten, so thut es glaubensvoll in eurer Seele, und fastet so oft, als eure Kraft es ersaubt. Bersäumet feine Gelegenheit, im öffentlichen oder Privatgebet eure Seelen vor Gott auszuschütten. Bersäumet keine Gelegenbeit, "von diesem Brod zu essen und von diesem Kelch zu trinken"; euch der Gemeinschaft des Leibes und Blutes Christitheilhaftig zu machen. Forschet fleißig in der Schrift; leset sie, so oft ihr könnt, und benket Tag und Nacht darüber nach. Freuet euch, jede Gelegenheit zu benühen, das Wort der Berssöhnung zu hören, wenn es die Gesandten Gottes, die haus-

halter über feine Bebeimniffe erflären.

3) Soll beine Gerechtigfeit die eines Pharifaers erreichen im Gutesthun. Gieb Almofen von Allem, was du haft. Ift Einer hungrig, fpeife ihn; ift er durstig, trante ihn; ift er

nackt, bebecke ihn mit Kleibern. Wenn bu bie Guter bieser Welt hast, so schränke beine Wohlthätigkeit nicht auf einen kleinen Theil ein. Sen wohlthätig, so viel bu kannst; wenigstens so viel als jener Pharisaer. Mache dir selbst Freunde, so lange es Zeit ist, mit dem ungerechten Mammon; auf daß, wenn du barbest, wenn dieses irdische Zelt sich auslöst, sie bich aufnehmen in die ewigen Wohnungen.

Aber ruhe hier nicht! Laß beine Gerechtigleit beffer fenn, als die der Schriftgelehrten und Pharifaer. Sen nicht zufrieden, bas ganze Gesetz zu halten, aber in einem Puntte zu fehlen. halte fest alle seine Gebote, und verabscheue alle salschen Bege! Thue Alles, was Er besohlen hat, und zwar aus allen Kräften. Du kannst alle Dinge thun durch Christum, ber dich stärkt; aber ohne Ihn kannst du nichts thun.

Befontere aber lag beine Gerechtigfeit die ihrige übertreffen in ber Reinheit und Beiftigfeit berfelben. Bas nütt Dir Die punktlichfte Form ber Religion? Die vollkommenfte außerliche Gerechtigfeit? Gebe bu hoher und tiefer, als alles Dies. Lag beine Religion Die Religion bes Bergens fenn ! Sey arm im Beifte, tlein, niedrig, gering, fcblecht in beinen eigenen Augen. Erschroden, in ben Staub gedemuthigt von ber Liebe Gottes, Die in Chrifto Jesu ift, beinem herrn! Sep ernft! Lag ben gangen Strom beiner Webanten, Borte und Werke durchfloffen fenn von der tiefen Ueberzeugung, daß bu mit allen Menschenfindern an ben Grangen ber Ewigfeit fteheft, jeden Augenblick bereit, entweder in die ewige Berrlichkeit, ober in bas ewige Feuer einzugeben! Gen fanftmuthig! Lag beine Geele erfüllt fenn mit Canftmuth, Milbe, Geduld und Langmuth gegen alle Menschen. Und zu berfelben Zeit lag Alles, was in dir ift, burften nach Gott, nach bem lebendigen Gott; nach ber Sehnsucht, zu erwachen in seinem Bilde. Liebe Gott und alle Menschen! In Diefem Beift thue und bulde alle Dinge! Go lag beine Berechtigfeit die der Schriftgelehrten und Pharifaer übertreffen und du wirst groß genannt senn im himmelreich! Amen.

# Sechste Prebigt.

### Heber die Bergpredigt.

"Sabt Acht auf eure Almofen, daß ihr fie nicht gebet vor ben Leuten, bag ibr von ihnen geseben werbet : ibr babt andere feinen Lohn bei eurem Bater im Simmel. Wann bu nun Almofen giebft, follft bu nicht laffen vor bir posaunen, wie die Beuchler thun in ben Schulen und auf ben Gaffen, auf bag fie von ben Leuten gepriefen werden. Wahrlich, ich jage end: Gie haben ihren Lohn babin. Wann bu aber Almojen giebit, fo tag beine linfe Sand nicht wiffen, mas bie rechte thut. Auf bağ bein Almosen verborgen fey, und tein Bater, ber in bas Berborgene fiebt, wird bire vergelten bffentlich. Und wann du beteft, follft bu nicht fenn wie die Beuchler, Die ba gerne fteben und beten in ben Schulen, und an ben Eden auf ten Gaffen, auf bag fie von ben Leuten gefeben Wabrlich, ich fage euch: Gie baben ibren Yohn bahin. Wenn bu aber beteft, jo gebe in bein Rammerlein und fehlieg bie Thur gu und bete gu beinem Bater im Berborgenen: und bein Bater, ber in bas Ber= borgene fiebet, wird bird vergelten öffentlich. Und wann ibr betet, follt ibr nicht viel plappern, wie die Beiben, benn fie meinen, fie werben erboret, wenn fie viele Borte machen. Darum follt ihr auch ihnen nicht . Guer himmilicher Barer weiß, mas ihr bedurfet, ehe ihr 3hn Darum follt ihr alfo beren: Unfer Bater in bem himmel. Dein Reich fomme. Dein Wille geschehe auf Erben, wie im himmel. Unier täglich Brob gieb uns heute. Und vergieb uns unfere Schulben, wie wir unfern Schulbigern vergeben. Und fübre uns nicht in Berfuchung, fondern erlose und von tem Uebel. Denn Dein ift bas Reich und bie Brafe und die Berrlichteit in Ewigteit. Amen. Denn fo ihr ben Menichen ihre Fehler vergebet, fo wird euch euer himmlischer Bater auch vergeben. Wo ibr aber ben Menichen ibre Fehler nicht vergebet, fo wird euch euer himmtischer Bater eure Fehler auch nicht vergeben." Matth. 6, 1-15.

In dem vorhergehenden Kapitel beschrieb unser herr die innere Religion in ihren verschiedenen Zweigen; die Beschaffenheit der Seele, welche das wahre Christenthum ersordert; die heilige Gestinnung, ohne welche Niemand den herrn sehen wird; alles das, was wesentlich gut und angenehm vor Gott ist, weil es aus der wahren Quelle, aus einem lebendigen Glauben an Gott durch Jesum Christum entspringt. Nun fährt er in diesem Kapitel fort zu zeigen, wie unsere handlungen heilig, gut und angenehm gemacht werden können durch einen reinen und heiligen Beweggrund. Was aber

nicht aus foldem Beweggrund entspringt, hat feinen Berth vor Gott.

Die Rothwendigkeit dieser Reinheit bes Beweggrundes zeigt er zuerst in Beziehung auf diesenigen Werke, die man gewöhnlich religiöse handlungen nennt, und die es in der That auch sind, wenn sie aus dem richtigen Grunde gethan werden. Einige derselben werden gewöhnlich Werke der Frömmigkeit genannt, die übrigen — Werke der Liebe oder Barmherzigkeit. Bon den lettern führt Er besonders das Almosengeben an, von den erstern das Beten und Fasten. Doch die Vorschriften für diese können auch auf die Werke der Barm-

herzigkeit und Liebe angewendet werden.

I. In Beziehung auf die Werke der Liebe fagt Er: "Habt Acht auf eure Almosen, daß ihr sie nicht gebet vor den Leuten, auf daß ihr von ihnen gesehen werdet. Ihr habt anders teinen Lohn von eurem Bater im Himmel." Obgleich nur die Almosen genannt sind, so sind toch alle Werke der Liebe mit eingeschlossen; all' unser Geben, Reden und Ihun, woraus unser Nebenmensch für seinen Leib oder seine Seele Nugen ziehen kann. Das Speisen der Hungrigen, das Kleiden der Nackten, das Aufnehmen und Beherbergen der Fremden der Nackten, das Aufnehmen und Beherbergen der Fremdelinge, das Besuchen der Kranken und Gesangenen, das Trössten der Trauernden, das Unterweisen der Unwissenden, das Tadeln der Gottlosen, das Ermahnen und Kräftigen der Guten, und alle andere Werke der Liebe sind gleichfalls hierin einaeschlossen.

"Sabi Acht mit euren Almosen, daß ihr sie nicht gebet vor den Leuten, damit ihr von ihnen gesehen werdet." Hier ist eigentlich nicht das verboten, daß wir dies vor den Augen der Menschen thun; denn der Umstand, daß Andere sehen, was wir thun, macht die Handlung weder besser noch schlechter; sondern das ist verboten, daß wir dies vor den Menschen thun, um von ihnen gesehen zu werden; daß wir es nur in dieser Absicht, nur aus diesem Grunde thun. Ich sage: nur aus diesem Grunde; denn dies kann in einzelnen Fällen ein Theil unseres Beweggrundes sehn; wir können wünschen, daß einige unserer Dandlungen von den Menschen gesehen werden, und sie sind doch angenehm vor Gott. Wir können gesehen werden, und sie sind doch angenehm vor Gott. Wir können gesehen werden, und sie sind doch angenehm vor Gott. Wir können gesonnen sehn, unser Licht vor den Menschen leuchten zu lassen, wenn unser Gewissen uns bezeugt, daß bei dem Bunsche, die Menschen möchten unsere guten Werte

sehen, unser höchster Endzweck ber ift, daß sie unsern Bater im himmel preisen. Aber bütet euch, auch nur das Kleinste im Blid auf eure eigene Ehre zu thun; bütet euch, daß eine Beziehung auf die Ehre von Menschen irgend einen Plat in euren Werfen der Barmberzigkeit babe. Wenn ihr suchet, eure eigene Ehre vor euren Nebenmenschen zu erlangen, dann ist Alles, was ihr thut, ohne Werth; es ist nicht dem herrn gethan, Er nimmt es nicht an; ihr babt hievon keinen Lohn

von eurem Bater im himmel in gewarten.

"Wenn bu nun Almosen giebst, follft bu nicht laffen vor bir pofaunen, wie bie Beuchler thun in ben Schulen, und auf ben Gaffen, auf baß fie von ben Leuten gepriefen merben." Das Wort : "Spnagoge, Schule," bedeutet hier nicht einen Drt jum Anbeten Gottes, fondern irgend einen Plat öffentlicher Berfammlungen, wie Die Martiplage und Borfen. Es war gebräuchlich unter ben Juden, bag Leute von großem Bermogen, besonders unter ben Pharifaern, an ben öffentlichen Plagen ber Ctatt trompeten liegen, wenn fie ein beträchtliches Almofen ju geben gesonnen maren. Der Grund, ben fie pormandten, mar, bie Armen gum Empfange gufammen gu rufen, ihr eigentlicher Wunsch mar aber ber, bag fie von ben Leuten gepriesen murten. Aber ihr follt ihnen nicht gleichen. Laffet nicht vor euch ber posaunen; prablet nicht mit euerm Butesthun! Strebet nur nach ber Ehre, Die von Gott alleine tommt! Die, welche Rubm von Menschen suchen, haben ihren Ruhm dabin ; fie werden feine Ghre von Gott haben.

"Benn du aber Almofen giebft, fo lag beine linke Sand nicht miffen, mas die rechte thut." Es ift dies ein fprichmortlicher Ausdrud, beffen Bedeutung ift: Ihne beine Almofen fo geheim als möglich; fo gebeim als es mit bem Beben berfelben auf die ausgebreitetste und fraftigfte Art beftehen fann. (Denn unterlaffen barf es nicht werben, wir follen feine Belegenheit unbenütt laffen, öffentlich ober geheim Gutes gu thun.) Sier ift alfo auch eine Ausnahme gu machen. Benn ihr in eurem Bemiffen völlig überzeugt fend, bag ihr durch bas Beröffentlichen bes Guten, Das ihr thut, befräftigt und Unbere angefeuert werden, noch mehr Butes gu thun, bann verberget es nicht; bann laffet euer Licht leuchten allen benen, Die im Saufe find. Aber wenn Die Ehre Gottes und bas Bohl eurer Rebenmenschen euch jum Wegentheil verpflichtet, bann banbelt fo gebeim und unbeobachtet, als bie Ratur ber Cache es juläßt, Damit bein Almofen verborgen fey; und

bein Bater, ber in bas Berborgene fieht, wird bir's vergelten öffentlich; — vielleicht in der gegenwärtigen Belt, unsehlbar aber in der zufunstigen, vor der allgemeinen Bersamm-

lung ber Menschen und Engel.

II. Bon ben Werfen ber Barmbergiakeit und Liebe geht unfer Berr auf Diejenigen über, welche gewöhnlich Werfe ber Frommigfeit genannt werden. "Und wenn bu beteft," fagt Er, "follst du nicht fenn wie die Seuchler, Die da gerne stehen und beten in den Schulen, und an ben Eden auf den Gaffen, auf daß fie von ben Leuten gesehen werden." - "Du follft nicht senn, wie die heuchler." heuchelei also, oter Falschbeit, ift ber erfte Puntt, vor bem wir uns beim Gebete huten follen. Sutet euch, bag ihr etwas iprechet, mas ihr nicht ben-Das Gebet ift bie Erhebung bes Bergens gu Gott; ohne Diese Erhebung unsers Bergens ift es Beuchelei. Wenn bu alfo beteft, lag es beinen einzigen Bunfch fenn, mit Gott umzugeben, bein Berg zu Ihm aufzuheben, beine Geele vor 36m auszuschütten. Nicht wie bie Beuchler, Die es lieben, ober Die es gewohnt find, in ben Schulen, an öffentlichen Dertern, auf ben Marktplägen, an ben Eden ber Strafen gu fteben und zu beten ; ba, mo bie meiften Menschen find, von benen fie gesehen werben konnen. Dies mar ber einzige Bunich, Der einzige Beweggrund und Endzweck, ber fie antrieb, bier ibr Gebet zu wiederholen. "Wahrlich ich fage euch : fie haben ihren Lohn dahin; fie durfen vom Bater im himmel nichts erwarten."

Aber nicht nur das Berlangen nach Ehre von Menschen ist es, welches den Berlust einer himmlischen Belohnung nach sieht, welches uns hindert, den Segen Gottes für unsere Berke der Liebe und Frömmigkeit zu erwarten. Die Rein-heit des Beweggrundes wird ebenso zerstört durch den Blick auf irgend eine zeitliche Belohnung. Wenn wir unsere Gebete verrichten, wenn wir der Armen gedenken mit einer Gottes versammeln, wenn wir der Armen gedenken mit einer Aussicht auf Gewinn oder Interesse; tann ist es ebenso wenig angenehm vor Gott, als wenn wir es mit Rücksicht auf die Ehre von Menschen thun. Irgend eine zeitliche Aussicht, irgend ein Beweggrund, der auf diese Welt blickt, ein Bunsch, der nicht auf die Besorderung der Ehre Gottes, auf die Glücksfeligkeit der Menschen und Gottes Willen blickt, macht jede Handlung, wie schön sie auch den Menschen erscheinen mag,

ju einem Greuel por bem Berrn.

"Wenn du aber beteft, so gehe in dein Kämmerlein, und schließe die Thür hinter dir zu, und bete zu deinem Bater im Berborgenen." — Es giebt eine Zeit, in der du öffentlich Gott verherrlichen, zu Ihm in der großen Versammlung beten und Ihn preisen sollst. Aber wenn du dein Anliegen ausführlicher, mehr im Einzelnen Gott vortragen willst, es sey am Abend oder am Morgen oder am Mittag, so gehe in dein Kämmerlein und schließe die Thüre zu. Bete so heimlich, als du fannst. (Nur laß es nicht ungethan, ob du ein abgeschiedenens Plähchen hast oder nicht. Ist es möglich, bitte Gott, wenn es Niemand sieht, als Er; aber auch im andern Falle bete zu Ihm.) "So bete zu reinem Bater, der im Berborgenen ist," schütte dein ganzes Herz vor ihm aus; "und dein Bater, der ins Verborgene siehet, wird dirs vergelten öffentslich."

"Wenn ihr betet," auch im Berborgenen, "follt ihr nicht viel plappern, wie bie Beiden." Bedient euch nicht einer Menge von Borten ohne Ginn. Saget nicht daffelbe wieder und immer wieder. Dentet nicht, ber Gegen eurer Webete bange von ber Lange berfelben ab; wie die Beiben meinen, "baß fie erhört werden, wenn fie viele Borte machen." Bas bier verboten ift, ift nicht schlochthin bie Lange unserer Bebete ; fondern 1) Lange ohne Berftand; viele Worte, bet benen man wenig ober gar nichts bentt; ber Webrauch unnöthiger Biederholungen, wie die Beiden fie machten, welche ben Ramen ihrer Götter immer und immer wiederholten ; wie es viele sogenannten Christen machen, welche immer wieber Dieselbe Reibe von Bebeten fagen, ohne zu fühlen, was sie fprechen. Doch find nicht alle Wiederholungen verboten; benn unfer Berr felbst betete breimal Diefelben Borte. -2) Der Gedante, als ob wir erhort wurden, wenn wir viele Borte machen; indem man fich einbildet, Gott meffe bie Bebete nach ihrer Lange, und habe ben meiften Befallen an benen, welche bie meisten Worte enthalten. Dies find folche Beispiele von Aberglauben und Thorheit, welche von ben Christen völlig ben Beiden überlaffen bleiben follten, benen bas herrliche Licht bes Evangeliums noch nicht leuchtete.

"Darum sollt ihr ihnen nicht gleichen!" Ihr, die ihr bie Gnade Gottes in Christo Jesu geschmedt habt, ihr seyd völlig überzeugt, "daß euer Bater weiß, was ihr bedurset, ehe ihr Ihn bittet." So daß der Grund eures Gebetes nicht ift, Gott barüber zu belehren, als ob Er eure Bedursnisse nicht stets

wüßte; sondern den Gedanken an diese Bedürsnisse tieser in eurem herzen zu besessigen mit dem Gefühl der völligen Abhängigseit von Ihm, dem es allein möglich ist, euren Bedürsnissen abzuhelsen. Ihr betet eigentlich nicht, Gott zu bewegen, der stets bereit ist, mehr zu geben, als ihr von Ihm erbittet, sondern eigentlich euch selbst zu veranlassen, daß ihr willig und bereit werdet, die Gaben anzunehmen, die Er für

euch bereitet hat.

III. Nachdem unser herr bie mahre Natur und bie eigentlichen Beweggrunde bes Webets gelehrt hatte, fügte Er noch ein Erempel beffelben bei, welches wir jum Borbild und gur Richtschnur unserer Gebete gebrauchen follen. "Darum follt ihr alfo beten." Underewo fcharft Er ben Bebrouch tiefer Worte ein, und fagt zu ihnen : "Wenn ihr betet, fo fprechet" 2c. (Lut. 11, 2.). Wir mogen im Allgemeinen zuerft binfichtlich biefes Gebetes bemerten: 1) Daß es Alles enthält. um was wir Grund und Recht haben zu beten. 2) Dag es Alles umfaßt, mas wir vernünftiger und unschuldiger Beife wünschen tonnen, Alles, was zur Ehre Gottes, mas nüplich und nöthig für und felbit, wie für jede Rreatur im himmel und auf Erten ift. Und in ber That find unfere Bebete ber beste Probierstein unserer Buniche. Nichts ift murbig. einen Plat unter unfern Bunfchen zu haben, was feinen in unsern Gebeten haben barf; um was wir nicht beten burfen. bas sollen wir auch nicht wünschen. 3) Daß es alle unsere Pflichten gegen Gott und Menschen enthält. Bas immer rein und beilig ift, mas Gott von ben Menschenkindern forbert, was angenehm in seinen Augen ift, womit immer wir unferm Nachften nuben tonnen, ift in bemfelben ausgedrückt ober eingeschlossen.

Das Gebet des herrn zerfällt in der Theile: in den Eingang, die Bitten und den Schluß. Der Eingang: "Unfer Bater, der du bist in dem himmel!" legt einen allgemeinen Grund des Gebets, indem er das enthält, was wir zuerst von Gott wissen mussen, wenn wir mit Vertrauen auf Erhörung zu Ihm beten wollen. Gleicherweise zeigt dieser Eingang uns die ganze Beschaffenheit des herzens, mit der wir vor Gott erscheinen sollen, welche nothwendig erfordert wird, wenn unser Gebet oder unser Leben vor Ihm ansert wird, wenn unser Gebet oder unser Leben vor Ihm ansert werd, wenn unser

genehm fenn foll.

"Unfer Bater!" Benn Er ein Bater ift, ift er gutig gegen uns gefinnt, benn ein Bater liebt feine Rinber. Und

bies ift ber erfte und größte Grund bes Gebets. Gott ift bereit, und gut fegnen; laffet und beshalb um feinen Gegen bitten! Unfer Bater! unfer Schöpfer, ber Urbeber unfers Dafenns; Er, welcher uns aus bem Staub ber Erbe aufrichtete, ber und ben Sauch bes Lebens einblice, tag wir eine lebendige Seele wurden. Da Er und erschaffen bat, so laffet und 3bn bitten; und Er wird ben Werten feiner eigenen Sande nichts Gutes vorenthalten. Unfer Bater! - unfer Erhalter; welcher Tag für Tag bas leben friftete, bas Er uns gab; von teffen fortbauernter Liebe wir jeden Augenblick leben, Dom und Alles empfangen. Um fo viel freier laffet uns ju 36m tommen, und wir werden Barmbergigkeit erlangen, Unade und Sulfe finden gur Beit ber Roth. Heber Alles Dies ift Er ber Bater unfers herrn Jefu Chrifti, und aller berer, Die an Ihn glauben; ber une gerechtfertigt hat burch feine Onate, Durch Die Erlofung, Die in Chrifto Jefu ift, ber alle unfre Gunden ausloscht, und alle unfre Bebrechen beilt : ber und aus Gnaten an Rindesstatt angenommen hat, und ber, weil wir Gobne find, ben Beift feines Sohnes in unfre Bergen fendet, ber ba rufet : "Abba, lieber Bater!" ber und wiedergeboren hat aus bem unvergänglichen Samen, und uns neugeschaffen in Christo Jesu. Darum miffen wir, daß Er uns jederzeit boret; barum beten wir ju 35m ohne Unterlaß. Wir beten, weil wir lieben; und wir lieben Ihn, weil Er uns querft geliebet bat.

Un ser Bater! — Nicht mein Bater allein, der Bater dossen, der setzt zu Ihm betet, sondern un ser Bater in dem ausgedehntesten Sinne. Der Gott und Bater der Geister alles Fleisches, der Bater der Engel und Menschen. Auch die Seiden erfannten Ihn als den Vater des Universums, aller Wesen im himmel und auf Erden. Deshalb ist bei Ihn kein Ansehen der Verson. Er liebt Alle, die Er gemacht hat, Er liebt Jedermann und seine Gnade erstreckt sich über alle seine Werke. Er hat Bohlgefallen an Denen, die Ihn fürchten, die ihr Vertrauen auf seine Gnade setzen, die ihr sertauen auf seine Gott so geliebt hat, so sollen auch wir uns unter einander lieben; ja alle Menschenkinder, weil Gott die ganze Welt liebte, und für sie seinen eingebornen Sohn gab, um für sie zu sterben, auf daß sie nicht verderben, sondern

Das ewige Leben haben möchten.

"Der Du bift in dem himmel!" Groß und erhaben, Gott über Alles, hochgelobet für immer! ber auf bem Reife

ber himmel figet, und alle Dinge fiebet, beibes im himme? und auf Erten! beffen Auge Die gange Rette ber geschaffenen Befen durchdringt, sowie Die ungeschaffene Racht! Der alle feine Werfe fennet, und bie Werfe jeber Kreatur, nicht nur von Anbeginn ber Welt, fondern von aller Ewigfeit, von Emigfeit zu Emigfeit! Der tie Beere bes Simmels umfaßt fowohl, als die Rinder ber Menfchen! Ja, voll Bewunderung und Erstaunen muffen wir ausrufen : D welch' eine Tiefe! Welche Tiefe bes Reichthums, beibe ber Weisheit und ber Erkenntnig Gottes! - Der bu bift im Simmel! - Der herr und Regent des Weltalls, leitend und anortnend alle Dinge! Der Du bift ber Ronig ber Konige, ber herr aller herren, ber bochgepriesene und alleinige Berricher! Der ftart und umgurtet ist mit Macht, ber thut, was Ibm gefällt! Der Allmächtige; was Du willst, bas muß geschehen! "Im himmel!" vorzüglich ba. Der himmel ist Dein Ibron! Der Ort, in bem Deine Chre vorzüglich mobnet! Aber nicht bier allein; benn Du erfüllest himmel und Erte, ben gangen weiten Ilmfang bes Raumes! Simmel und Erte find voll Deines Rubmes! Preis und Ehre fen Dir, Berr! Allerhöchfter!

Darum follen wir dienen dem herrn mit Furcht, und uns freuen vor Ihm mit Zittern! Darum follen wir denten, sprechen und handeln als stets unter dem Auge, in der unmit-

telbaren Wegenwart bes herrn, bes Rönigs.

"Geheiliget werde Dein Name!" - Dies ift die erfte ber fieben Bitten, aus benen bas Webet gufammengesett ift. Der Rame Gottes ift Gott selbit, bas Befen Gottes, fo weit es bem Menfchen geoffenbart werben fann. Es find baber in Berbindung mit feinem Dafenn - alle feine Eigenschaften ober Bolltommenbeiten gemeint. Geine Emigfeit, besonders bezeichnet durch seinen geheimnisvollen, behren Ramen "Jehovah," ben ber Apostel Johannes überfett mit: "das A und das D, ber Anfang und das Ende: ber ba ift, und ber ba mar, und ber ba fenn mirb." Der wie Er fich auch nennt: "Ich bin, ber Ich bin!" Seine Allgegenwart! Seine Allmacht! Er ist in ber That ber Alleinwirfende in der materiellen Welt. Alles wird burch ben Finger Gottes bewegt. Rein Geschöpf fonnte mirken ober feyn, ohne ben immerwährenden Ginflug, ohne die unausgesette Birtsamfeit seiner allmächtigen Kraft. Seine Weisbeit; beutlich erflärt burch bie Dinge, Die wir feben, burch Die herrliche Ordnung ber gangen Schöpfung. Geine Dreieinigkeit in ber Einigkeit, und seine Einigkeit in der Dreieinigkeit, die Er schon in den ersten Linien seines geschriebenen Wortes geoffenbaret hat, wie in jedem Theile der folgenden Offenbarungen, gegeben durch den Mund seiner beiligen Propheten und Aposel. Seine innere Reinigkeit und Geiligkeit; und vor Allem seine Liebe, der eigentliche Abglang seiner herrlichkeit.

Beim Gebet, daß Gott oder sein Name geheiligt oder verherrlicht werden möge, beten wir, daß Er erfannt werden möge, so wie Er ist, von Allen, die dazu fähig sind, von allen vernünstigen Wesen durch eine dieser Erkenntniß gemäße Liebe; daß Er gehörig verehrt, gefühlt und geliebet werden möge von Allen, die im himmel droben, und auf der Erde unten sind; von allen Engeln und Menschen, welche Er zu diesem Ende fähig gemacht hat. Ihn zu erkennen und zu lie-

ben in Ewigfeit.

"Dein Reich komme!" Dies steht in enger Verbinbung mit der vorhergehenden Bitte. Damit der Name Gottes gebeiligt werden möge, beten wir, daß sein Reich, das Reich Christi komme! Dieses Reich kommt zu einem einzelnen Menschen, wenn er Buße thut und an das Evangelium glaubt, wenn er von Gott gelehrt wird, Jesum Christum, den Gefreuzigten zu erkennen. Da dies "das ewige Leben ist, den einzig wahren Gott, Jesum Christum und den Er gesandt hat, zu erkennen," so kängt das Neich Gottes hienieden schon an, in dem Herzen des Gläubigen gegründet zu werden. Sobald Gott der Herr, der Allmächtige, erkannt wird in und durch Jesum Christum, so regiert Er im Herzen, bis alle Gedanken unter den Geborsam Christi gebracht sind.

Darum, wenn Gott seinem Sohn die heiden zum Erbe geben wird, und der Welt Ende zum Eigenthum; wenn alle Königreiche sich vor Ihm beugen, und alle Nationen Ihm dienen werden; wenn der Verg des hauses des herrn, die Kirche Christi, sestgest seyn wird auf den Gipfeln der Berge; wenn die Fülle der heiden eingegangen, und ganz Israel selig seyn wird: dann wird es sich zeigen, daß der Hoere König ist und herrlich geschmückt; und Er wird jeder Menschneitete, als König aller Könige, als herr aller herren erscheinen. Und es ist auch sur alle dieseinigen, welche seine Erscheinung lieb haben, schicklich, zu beten, daß Er die Zeit sördern, daß sein Gnadenreich bald kommen und alle Königereiche der Erde verschlingen möchte; daß alle Menschen Ihn als ihren König empfangen, wahrhaft an seinen Namen glau-

ben, mit Gerechtigfeit, Friede und Freude, mit Seiligfeit und Seligfeit erfüllt werden möchten: bis fie versett werden in sein himmlisches Riich, um da mit Ihm zu regieren von Ewig-

feit zu Emigkeit.

Auch um rieses bitten wir in den Worten: Dein Reich komme! Wir bitten um das Kommen seines ewigen Reickes, des Reichs seiner Herrlickseit im himmel, welches die Fortsetzung und Bollendung des Gnadenreiches auf Erden ist. Also auch diese Bitte bezieht sich, wie die vorherzehende, auf die ganze vernünftige Schöpfung, auf welche dieser große Ausgang sich bezieht; diese endliche Erneuerung aller Dinge, die dadurch herbeigeführt wird, daß Gott allem Elend und aller Sünde, der Schwachheit und dem Tode ein Ende machen, alle Dinge in seine eigene hand nehmen, und das Reich bestätigen wird, das ewig dauern soll.

"Dein Wille geschehe auf Erben, wie im himmel!" Dies ist die nothwendige und unmittelbare Folge von dem Konmen des Reiches Gottes, von dem Wohnen Gottes in der Seele burch Glauben, und dem Regieren

Thrifti in berfelben burch Liebe.

Es ist wahrscheinlich, daß viele, vielleicht die meisten Menschen beim ersten Blick auf diese Worte zu glauben geneigt sind, daß es nur ein Ausdruck der Ergebenheit, eine Bitte um Bereitwilligkeit sen, Alles zu dulden, was der Wille Gottes in Beziehung auf und ist. Dies ist allerdings eine höchst werthvolle Gemüthsbeschaffenheit und köstliche Gabe Gottes. Aber dies ist es nicht, was wir in dieser Bitte, wenigstens nicht in dem böchsten und ursprünglichsten Sinne derseiben, erstehen. Wir bitten eigentlich nicht um eine leidende, sondern mehr um eine thätige lebereinstimmung mit dem Willen Gottes, wenn wir sagen: "Dein Wille geschehe aus Erden, wie im Simmel."

Aber wie geschieht er bei den Engeln Gottes im himmel? Bei denen, welche voll Freude seinen Ihron umringen? Sie thun ihn gern; sie lieben seine Gebote, und hören freudig auf seine Befehle. Es ist ihre Speise, ihr Trank, seinen Willen zu thun, es ist ihre höchste Freude und Ehre. Sie thun ihn immerwährend. Es giebt keine Unterbrechung in ihrem freudigen Dienst; sie ruhen weder Tag noch Nacht, sondern wenden — menschlich zu reden — jede Stunde an, zur Bollbringung dessen, was seine Bille beschlossen hat. Und sie thun ihn vollkommen. Keine Günde, kein Fehler wird

in diesen himmlischen Geistern gefunden. Freilich beist es, sind auch die Engel nicht rein "vor Ihm," d. h. in Bergleichung mit Ihm. Aber dies schließt nicht in sich, daß sie nicht rein sind in sich selbst. Dhue Zweisel sind sie in diesem Sinne flekenlos und untadelhaft. Sie widmen sich ganz und gar seinen Willen, und gehorchen Ihm volltommen in allen Dingen.

Ferner ist zu bemerken, daß die Engel im himmel nur den Willen Gottes thun, sie thun sonst nichts, nichts, webei sie nicht seines Willens vollkommen versichert sind; und sie thun den Willen Gottes nur auf die Art und Weise, die Ihm gefällt, und nichts anders. Ja, und sie thun dies nur, weil

es Gein Wille ift; aus feinem andern Grunde.

Wenn wir deshalb bitten, daß der Wille Gottes auf Erben geschebe, wie im Himmel, so ist darunter verstanden, daß alle Bewohner der Erde, daß das ganze Menschengeschlecht, den Willen seines Baters im Himmel thun möge, wie die heiligen Engel; so willig, so immerwährend, ohne Unterbrechung des freudigen Tienstes; ja, und so vollkommen, als der Gott des Friedens durch das Blut des ewigen Testamentes sie vollkommen machen will in jedem guten Werf, zu thun seinen Willen und in ihnen zu schaffen, was vor Ihm gefällig ist. Wit andern Worten: Wir bitten, daß wir und alle Menschen den ganzen Willen Gottes in allen Tingen, und sonst nichts thun mögen; nicht das Kleinste, das nicht dem heiligen Willen Gottes gemäß ist. Wir bitten, daß wir mögen den ganzen Willen Gottes erfüllen auf die Urt, die Ihm gefällt; und daß wir denselben thun, weil es sein Wille ist, daß dies die einzige Triebseder, der vollkommene und alleinige Beweggrund von Allem sey, was wir denken, sprechen oder thun.

"Gieb uns heute unfer täglich Brod." In ben drei vorhergebenden Bitten baben wir für alle Menschen gebeten; nun tommen wir näher zu uns selbst, daß uusern eigenen Mängeln abgeholfen werden möchte. Nicht jedoch, als ob wir augewiesen wären, hiebei unser Gebet nur auf uns selbst zu beschränken. Auch diese Bitte können wir, wie alle solgende, für die ganze Kirche Christi auf Erden ge-

brauchen.

Unter Brod können wir Alles verstehen, mas unfrer Seele und unfrem Leibe nöthig ift. Wir verstehen darunter nicht blod bas äußerliche Brod, welches unfer herr eine vergängliche Speise neunt; sondern mehr bas geistige Brod,

die Gnade Gottes, die Speise, die bleibet in das ewige Leben.

"Unser täglich Brod." - D. h. was für diesen Tag bin-

reichend ift.

"Gieb uns." Denn wir können auf kein Rocht Anspruch machen, nur auf Gnade haben wir uns zu verlassen. Wir verdienen nicht die Luft, die wir athmen, die Erte, die uns trägt, die Sonne, die auf uns scheint. All' unser Berdienst, das wir haben, ist die Hölle. Aber Gott liebt uns aus freier Gnade; darum bitten wir Ihn, Er möchte uns geben, was wir selbst uns nicht verschaffen, was wir nicht verstenen können.

Aber weder die Güte, noch die Macht Gottes ist ein Grund für uns, mussig zu stehen. Es ist sein Wille, daß wir alle unsere Kräfte anstrengen sollen, als ob unser äußerliches Fort-tommen von unserer eigenen Weisheit und Kraft abhinge. Und dann sollen wir uns auf Ihn, ten Geber aller guten und volltommenen Gaben, verlassen, als ob wir nichts gethan

hätten.

"De ute." Wir sollen nicht an den morgenden Tag denken. Zu diesem Ende hat unser weiser Schöpfer unser Leben in so kleine Zeitabschnitte getheilt und sie so klar von einander geschieden, damit wir jeden Tag als eine neue Gabe Gottes, als ein anderes Leben ansehen möchten, das wir seiner Ehre widmen sollen; damit jeder Abend gleichsam ein Schluß des Lebens sey, jenseits dessen wir nichts erblicken, als die Ewigkeit.

"Und vergieb uns unsere Schulden, wie wir vergeben unsern Schuldigern." Da nichts, als die Sinde, den Aussluß der Gitte Gottes auf seine Kreaturen hindern kann, so solgt diese Bitte ganz natürlich der vorhergehenden, damit alle Hindernisse weggeräumt würben und wir sestenden, damit alle Hindernisse weggeräumt würden und wir sestenden möchten. "Un fre Schulden." So wertrauen möchten. "Un fre Schulden." Sobe Sünde ist eine neue Schuld gegen Gott, dem wir gleichsam jest schon zehntausend Pfunde schuldig sind. Was können wir Ihm autworten, wenn Er sagen sollte: bezahle mir, was du mir schuldig bist? Wir können Ihm nichts bezahlen, wir haben nichts; alle unsre Güter sind verschwendet. Wenn Er deshalb nach der Strenge seines Gesesse mit uns handeln wollte, wenn Er von uns forderte, was Er mit Recht könnte,

fo mußte Er ben Befehl ergeben laffen : "Binbet ihnen Sanbe

und Juge und übergebet fie ben Deinigern."

Wir haben alfo nichte, um unfere Schulden zu bezahlen, und muffen 3hn anfleben, bag Er fie alle uns aus freier Unate ichenten wolle. Das Wort "Bergeben" beißt eine Schuld erlaffen ober eine Rette auflofen. Und wenn wir bas Erftere erreichen, folgt auch bas Undere. Wenn unfre Schulden erlaffen find, fallen auch unfere Retten ab ; fobald als wir purch die Onate Gottes in Chrifto Bergebung unferer Gunden erlangen, erhalten wir auch bas Erbe fammt benen, Die geheiliget werden burch ben Glauben an Ihn; die Gunde bat ihre Rraft verloren; fie fann nicht mehr über die herrichen, welche in ber Gnade Gottes find. Und ba nichts Ber-Dammliches mehr an benen ift, die in Christo Jesu find, so find fie frei von ber Gunde fowohl als von ber Strafe. Die Berechtigfeit bes Wesetes ift in ihnen erfüllt und fie manbeln nicht nach bem Tleische, sondern nach bem Beifte.

"Wie wir vergeben unfern Schuldigern." In Diefen Worten zeigt unfer herr beutlich, unter welcher Bedingung, in welchem Grate und auf welche Weife wir Bergebung von Gott ju erwarten haben. Alle unfre Schulden und Gunden werben uns vergeben, wenn und wie wir Untern vergeben. Dies ift ein Puntt von der größten Wichtigfeit. Und unfer herr mar fo beforgt, daß wir dies ja nie aus unfern Gebanten verlieren möchten, bag Er es nicht nur in fein Webet einschließt, fondern es auch nach bemfelben zweifach wiederholt. Er fagt: Wenn ihr ben Menschen ihre Febler vergebet, fo wird euch ener himmlischer Bater auch veraeben ; wo ihr aber ben Menschen ihre Fehler nicht vergebet, fo wird euch euer Bater eure Fehler auch nicht vergeben. (B. 14 und 15.) Ferner vergiebt und Gott, wie wir Undern vergeben. Go bag, wenn wir irgend eine Bitterfeit ober Unfreundlichfeit gurudbehalten, wenn wir nicht gang vollfommen und von Bergen allen Menschen ihre Fehler vergeben, fo fann uns auch Gott nicht gang und volltommen vergeben.

Benn wir nun unferm Nebenmenschen feine Fehler nicht von Bergen vergeben, wie tonnen wir biefe Bitte im Baterunfer fprechen? Wir fagen bann ju Gott: "Bergieb uns nicht Alles; wir wünschen teine Gabe aus Deinen banden. Wir bitten, bag Du unsere Gunden im Gedachtniß behalten, und Deinen Born auf une ruben laffen wollest." Willft Du ein foldes Gebet ju Gott emporschiden? Rann Er bich nicht

plöglich in die Hölle werfen? D verfuche Ihn nicht langer. Bergieb fogleich beinem Beleidiger, wie du willst, daß dir vergeben werde. habe Mitleiden mit beinem Mitknechte, wie

es Gott mit bir hatte, und haben will.

"Und führe une nicht in Berfuchung." Das Wort, bas mit Bersuchung übersett ift, heißt einestheils "Probe," anderntheils "Reizung zur Gunde." Jatobus gebraucht Dieses Wort in seinem Doppelten Ginne; querft in feiner allgemeinen, bann in seiner engern Bebeutung. In bem ersten Sinne gebraucht er es, wenn er fagt: Selig ift ber Mann, ber die Bersuchung (Anfectung) erbulbet; benn nachbem er bewähret ift, wird er bie Rrone bes Lebens empfangen (Jat. 1, 12. u. 13.). Aber bald barauf braucht er bas Wort in dem letten Ginne: Niemand sage, wenn er versucht wird. bag er von Gott versucht werbe. Denn Gott ift fein Bersuder zum Bofen, Er versucht Niemand. Sondern ein Jeglider wird versucht, wenn er von seiner eigenen Lust gereizet und gelodet; wenn er von feiner eigenen Luft von Gott, in bem er allein felig werben fann, hinweggezogen und wie ber Fisch mit bem Roder gelodet wird. Dann erft, wenn er fo gereizet und gelocket mird, fängt bie Bersuchung cigentlich an. Dann bebedt ihn bie Bersuchung, wie eine Wolfe, sie überzieht seine ganze Seele. Wie schwer wird er bann ber Schlinge entrinnen! Darum bitten wir Gott: "führe uns nicht in Bersuchung;" d. h. (weil Er Niemand versucht) Er foll es nicht zugeben, bag wir in Bersuchung geführt werden.

"Sondern erlöse uns von dem Uebel," ober besser: "von dem Bösen." Darunter ist ohne Zweisel der Arge, der Fürst und Gott dieser Welt zu verstehen, der mit mächtiger Kraft in den Kindern der Bosheit wirset. Aber alle Kinder Gottes sind durch den Glauben aus seinen händen errettet. Er mag sie wohl angreisen, aber er kann sie nicht überwinden; es sen denn, daß sie ihre eigene Seele verrathen. Er mag sie eine Zeitlang schrecken, aber verderben kann er sie nicht; denn Gott ist auf ihrer Seite und wird nicht selne, seine Auserwählten, die zu Ihm Tag und Nacht rusen, zu erretten. Herr! wenn wir gereizt werden, laß uns nicht in die Bersuchung eingehen, sondern bereite sür uns einen Ausweg, daß der Feind uns nicht erreichen kann!

Der Schluß Dieses göttlichen Gebets ift eine feierliche Dantfagung, eine vollständige Aufzählung ber Eigenschaften und Werke Gottes. — "Denn Dein ist bas Reich!" bas oberste Recht über alle geschäffene Dinge; ja Dein Reich ist ein ewiges Reich, und Deine Herrschaft dauert durch alle Zeiten und Ewigkeiten! — "Und die Kraft" — die vollziebende Macht, wodurch Du alle Dinge in Deinem ewigen Reiche regierst; wodurch Du thuit, was immer Dir gefällt in allen Räumen Deiner Herrschaft! "Und die Herrlickfeit!" — die Psiicht aller Kreaturen, Dich zu preisen für Deine Kraft und Dein mächtiges Reich und für alle Deine Wunderwerke, die Duthust von Ewigsteit zu Ewigkeit! Amen! So sep es!

# Siebente Predigt.

## Ueber die Bergpredigt.

"Bann ibr fastet, follt ibr nicht sauer seben, wie die Beuchler; benn sie vernellen ibre Angesichter, auf bag sie vor ben Leuten scheinen mit ibrem Fasten. Wabrlich, ich sage euch: Sie baben ibren Lotn babin. Wann bu aber fastel, so falbe bein Haupt, und wasche bein Angesicht. Auf bast du nicht scheinest wer ben Leuten mit beinem haften, sondern vor beinem Bater, weicher verborgen ist; und bein Bater, ber in bas Berkorgene sieht, wird birs vergelten öffentlich." Matth. 6, 16—18.

Seit ber Gründung ber Welt ging das Bestreben des Satans dabin, bas von einander zu trennen, was Gott verband, die äußere Religion von der innern zu scheiden, und beide mit einander in Uneinigkeit zu bringen. Und hierin wirkte er mit keinem geringen Erfolge bei denen, die unbekannt wa-

ren mit feinen listigen Anschlägen.
Bu allen Beiten gab es Biele, die zwar Eifer für Gott, aber keine entsprechende Erkenntniß hatten, sie waren sehr besorgt für die Beobachtung der äußerlichen Pflichten, während sie zu gleicher Beit ganz unausmerksam waren auf die innere Gerechtigkeit, die von Gott dem Glauben zugerechnet wird. Biele Andere aber versielen in das gerade Gegentheil, indem sie alle äußern Berke vernachlässigten und sogar übel von dem Gesete sprachen.

Durch diese List bes Satans geschah es auch, daß Glauben und Werke so oft von einander getreunt wurden. Manche, die einen wahren Eiser für Gott hatten, versielen auf einige Zeit in diese Schlinge. Manche erhoben den Glauben so, daß sie die guten Werke ganz ausschlossen, nicht nur als die Ursache unserer Rechtsertigung, (was sie nie seyn können, denn wir wissen, daß ein Mensch nur gerechtsertigt wird durch die Erlösung, die in Christo Zesu ist), sondern auch als die nochwendige Trucht derselben, gerade als ob gute Werke gar keinen Plat in der Religion Jesu Christi hätten. Andere hingegen werirrten sich, um diesen verdammlichen Irrthum zu vermeiden, desto weiter auf dem entgegengesetzten Weg, indem sie entweder behaupteten, daß gute Werke der Grund, wenigstens eine vorläusige Bedingung unserer Rechtsertigung seven, oder indem sie sanze

Religion Jesu Chrifti.

Auf Dieje Beije wurden auch die Gnatenmittel tem Endzwede ber Religion entgegengesett. Ginige mobimeinente Menschen festen Die gange Religion Jeju in Das Beobachten ber Rirchengebote, in bas Empfangen tes beiligen Abend= mables, in bas Predigthoren und in bas Lefen religiofer Buder, mabrent fie bas, mogu bieje Dinge führen follten - bie Liebe zu Gott und ihrem Nachften - vernachläffigten. Unbere befestigte bies in ber Bernachläffigung, mo nicht Berachtung ber von Gott verordneten Gnadenmittel. Und unter allen Gnadenmitteln giebt es feines, binfichtlich beffen tie Menschen so febr irrten, als bas, von welchem unfer herr in ben oben erwähnten Worten fpricht - bas religiofe Raften. Wie bod baben es Ginige über alle Schrift und Bernunft erhoben! Wie febr Andere es vernachläffigt! Die Einen sprachen von bemselben, als ob es Alles in Allem, ber Endzwed felbit, voer bod ungertrennlich mit bemfelben verbun= ben ware; die Antern, als ob es eine fruchtlose Arbeit sen, bie gar nichts mit mabrer Religion zu thun habe. Gewiß liegt bier die Wahrheit in der Mitte. Es ift weder Alles, noch Nichts; es ift nicht der Endzwed, aber toch ein toftbares Mittel, welches Gott felbit verordnete, und burch welches Er uns gewiß, wenn wir es recht gebrauchen, seinen Segen geben mill.

Laffet und tenn betrachten I. Die Urfachen, Gründe und Zwede bes Faftens.

1) Bit es wohl befannt, bag Menschen, welche fich in gro-

fer Sorge und Angst befinden, oft vergessen ihr Brod zu effen. So beist es von Saul, als er sagte: ich bin sehr geängstet, Die Philister streiten wider mich und Gott ist von mir gewichen,

— "Er hatte nichts gegessen den ganzen Tag und die ganze

Nacht," 1. Sam. 28, 15-20.

Ebenjo lefen wir von benen, Die mit Paulus im Schiffe waren, nals fein fleiner Sturm fie betroffen hatte und alle hoffnung ihrer Rettung verschwunden mar," daß fie fortaefest fasteten und nichts - feine ordentliche Speife - ju fich nahmen, 14 Tage lang, (Apitaid). 27, 33.) Go David und Alle, Die bei ibm maren, als fie borten, bag bas Bolt von ber Schlacht gefloben fen, und bag viele von bem Bolf gefallen und Saul und Jonathan auch todt maren, trauerten fie und weinten und fasteten bis an ten Abend über Caul und Jonathan und über bas Saus Ifrael, 2 Sam. 1, 12. Die, beren . Gemuth tief erschüttert ift, wollen gleichsam ihre Bedanken von dem, mas fie bewegt, nicht einmal fo lange abziehen, um Die notbige Epeife ju fich zu nehmen. Bierin liegt ber naturliche Grund tes Fastens. Ein Mensch, ber fich in tiefer Geelennoth befindet, bem feine Gunden eine unerträgliche Laft find, ber ben Born Gottes fürchtet, wird - auch ohne Regel. obne ju miffen und ju überlegen, ob es ein Befehl Gottes fen oder nicht - vergeffen, sein Brod zu effen; er wird fich entbalten nicht allein von angenehmen, fondern auch noth= wendigen Speisen, wie Paulus, welcher - nachdem er nach Damastus geführt worden war - brei Tage weber af noch trant. Apftafch. 9, 9.

Wirte der die Fasten: "Wenn ein Mensch die schwere Birte der Sünde fühlt, und die Berdammniß als den Lohn derseiben sieht, und mit den Augen des Gemüthes die Schrecken ter hölle erblickt, so zittert er und erbebt, und ist ergrissen von Traurigfeit des Herzens; er muß sich selbst anklagen, seinen Rummer dem allmächtigen Gott öffnen und zu Ihm um Gnade schreien. Wenn er dies ernstlich thut, so ist sein Gemüth so beschäftigt mit Sorgen und Schwermuth und mit dem ernstlichen Launsche, von dieser Angst und Berdammniß der hölle erlöset zu werden, daß alles Berlangen nach Essen und Trinken bei Seite gelegt ist, und ein Widerwille gegen alle weltliche Dinge und Bergnügungen an dessen Stelle tritt, so daß er an nichts mehr Gefallen sindet als an Weinen, Klas

gen und Trauern."

2) Ein anderer Grund bes Fastens ift ber : Biele von benen, welche Gott fürchten, fühlen ce tief, wie oft fie gegen Ihn fündigten burch ben Migbrauch felbft ber erlaubten Dinge. Gie wiffen, wie oft fle fehlten burch übermäßigen Benuf von Speife, wie lange fie ihren fundlichen Begierben frohnten, wodurch fie vielleicht ihre torperliche Gesundheit fdmachten, gewiß aber ihrer Geele feinen fleinen Schaben gufügten. Denn hiedurch nährten und vermehrten fie ftete ben naturliden Leichtsinn, Die Bleichgultigfeit und Sicherheit, welches nichts anders ift, ale eine Trunfenheit ber Geele, Die alle ihre edleren Fähigkeiten nicht weniger abstumpft, ale bas Uebermaß von Wein und ftarten Getranten. Um baber biefe Wirfung megguräumen, ichaffen fie auch Die Urfache bei Geite. Sie enthalten fich jederzeit alles Uebermaßes, und zu gewiffen Beiten gang und gar beffen, mas fie beinahe ins emige Berberben gestürzt batte.

3) Ein anderer wichtiger Grund für das Fasten ist der, daß es uns zum Gebete hilft, hauptsächlich wenn wir längere Beit dem Privatgebete wirmen. Dann besonders geschicht es, daß es Gott oftmals gefällt, die Seelen seiner Kinder über alle irdische Dinge zu erheben und sie auf einige Zeit gleichsam in den dritten himmel zu entzücken. hauptsächlich wurde es, wie eine hülfe im Gebet, auch ein Mittel in der hand Gottes, nicht nur zur Beförderung irgend einer einzelnen Tugend, wie z. B. der Keuschheit, sondern aller Früchte des Geistes, besonders der Empfänglichteit und Zartheit des Ge-

wiffens und ber Abgestorbenheit gur Belt.

4) Obschon kein natürlicher oder nothwendiger Zusammenhang zwischen dem Fasten und dem Empfangen der Segnungen Gottes stattsindet (denn Er ist gnädig nach seinem Wohlgefallen und was Ihm gut scheint, theilt Er mit durch irgend ein Mittel, das Ihm zu bestimmen gefällt): so hat Er doch dies zu allen Zeiten als ein Mittel bezeichnet, seinen Zorn abzuwenden und alle die Segnungen zu empfangen, die wir von Zeit zu Zeit nöthig haben. Wie kräftig dieses Mittel sey, den Zorn Gottes abzuwenden, können wir aus vielen Beispielen im alten Testamente lernen. Dan. 9, 3. 16., Jon. 3, 4., Richter 20, 26., 1. Sam. 7, 6., Esra 8, 21., Nehem. 1, 4—11.

Auf gleiche Weise verbanden die Apostel ihr Gebet mit Jaften, wenn sie ben Segen Gottes zu einem nichtigen Unternehmen zu erlangen wunschten. Go lesen wir Apftgich.

13, 1—3.: "Is waren aber in ter Gemeine zu Antiochien Propheten und Lehrer. Da sie aber dem Kerrn dieneten und fasteten" — wahrscheinlich wegen dieser wichtigen Angelegenbeit — "sprach der heilige Geist: Sondert mir aus Barnabas und Saulus zu dem Werf, dazu ich sie berusen habe. Und da sie — zum zweitenmal — gesastet und zebetet hatten und ihre Hand auf sie gelegt, sandten sie sie solgenden Kapitel, daß, als sie wieder nach Lystra, Iconien und Antiochien zurückfamen, sie die Seelen der Jünger stärten, ihnen Aeltesten in jeder Gemeine anordneten, beteten und sasteten, und sie dem Herrn empfahlen. Apstach. 14, 23.

Ja manche Segnungen können nur turch dieses Mittel, sonst auf keine Weise erlangt werden, wie es unser herr deutlich erklärt in seiner Antwort auf die Frage der Jünger: "Warum konnten wir ihn nicht austreiben?" Er antwortete ihnen nämlich: "Um eures Unglaubens willen. Denn wahrlich ich sage euch, wenn ihr Glauben hättet als ein Senssorn, und ihr würdet sagen zu tiesem Berge: hebe dich von hinnen, so würde es geschehen und euch sollte nichts unmöglich bleiben. Aber diese Art (von Teuseln) fährt nicht aus, denn durch Besten und Kasten," Matth. 17, 19 u. s. w. Dies sind die ausgezeichneten Mittel zur Erlangung dieses Glaubens, dem selbst

die Teufel unterthan find.

Nicht blos burch bas licht ber Bernunft ober bes naturlichen Gewiffens, wie man es nennt, gefchah es, bag bas Bolf Gottes in allen Zeiten bas Fasten als ein Mittel gur Erhorung des Gebets benütte. Bon Zeit zu Zeit murben fie auch von Gott felbit barüber belehrt burch flare, beutliche Offenbarung feines Billens. Gine ber mertwürdigften ift bie burch ben Propheten Joel, Rap. 2, 12. f.: "Darum, fo fpricht ber Berr : Befehret euch ju mir von gangem Bergen, mit Faften, mit Weinen, mit Rlagen. Wer weiß, es mag ihn wiederum gereuen und einen Segen hinter fich laffen ? Blafet mit Dofaunen gu Bion, beiliget ein Fasten, rufet Die Bemeinen gusammen! Go wird ber Berr um fein Land eifern und seines Bolles verschonen. Ja ber Berr wird antworten: Ich will euch fenden Betraibe, Moft und Del bie Fulle; ich will euch nicht mehr unter ben Seiden zu Schanden werden Taffen."

Much hangt nicht blos bie Erwartung ber zeitlichen Segnungen, die Gott feinem Bolf bereitet hat, von bem Gebrauche bieses Mittels ab. Denn zu berselben Zeit, ta Er benen, die Ihn mit Fasten, Weinen und Rlagen juchen, verheißt, daß Er ihnen die Jahre erstatten wolle, welche die Souschrecken, Käser, Geschmeiß und Raupen gestressen haben, sügt Er bei: "So sollt ihr zu essen genug haben und den Namen des herrn eures Gottes preisen. Und ihr sollts ersabren, daß ich mitten unter Ifrael, und daß ich der herr euer Gott sen." Und unmittelbar solgt hierauf die große erangelische Berheißung: "Ich will ausgießen meinen Geist über alles Fleisch, und eure Söhne und Töchter sollen weissagen, eure Acttesten sollen Träume baben und eure Jünglinge sollen Gesichte sehen. Und ich will zu derselben Zeit auch über Anechte und Mägde meise

nen Beift ausgießen."

Die Grunde, welche bie Blaubigen in frübern Zeiten gu cifriger und ftanthafter Bollgiebung tiefer Pflicht antrieben. find auch zu unserer Ausmunterung noch chenfo fraftig. Bor Allem aber haben mir bas Gebot besjenigen, beffen Ramen wir tragen. Er fdreibt und gwar in ben Textesworten nicht ausdrücklich vor, Daß wir fasten, Allmofen geben ober beten follen; aber seine Borfdrift, wie wir zu fasten, Almosen ju geben ober zu beten haben, hat bie nämliche Kraft wie jene Befehle. Denn bas Webot, wie wir etwas thun follen, ift gewiß auch ein Befehl, bag wir es thun follen; intem ce gang gwedlos mare, und vorzuschreiben, wie es gefhan merben foll, wenn es nicht fein Bille ware, baß es gefcheben foll. Wenn Er baber fagt: Webt Almojen, betet und faftet auf Diese Weise, so ift Dies ein klarer Befehl, sowohl bag mir alle tiefe Pflichten beobachten, als auch, bag wir fie auf ber porgeschriebenen Beise thun follen.

Laffet uns nun betrachten II. Die Ginwürfe, welche

gegen bie Verpflichtung bes Fastens gemacht werben.

1) heißt es: "Lasset einen Christen sich von der Sünde enthalten, nicht von Speise." Dieser Sas enthält eigentlich den sonterbaren Schluß: "Ein Christ soll sich enthalten von Sünde, darum darf er sich nicht enthalten von Speise." Daß ein Christ sich der Sünde enthalten solle, ist höchst wahr, aber wie solgt denn hieraus, daß er sich nicht der Speise enthalten soll? Nein! lasset ihn das eine thun und das andre nicht lassen.

"Aber" — wirft man 2) ein — "es ift beffer, von Stolz und Citelfeit, von unordentlichen Begierden und bofen Leibenfchaften, von Born und Neid zu laffen, als von Speife." Dine Zweifel ift es besser. Aber das Lettere ist bem Erstern nicht entgegen, sondern vielnicht nur ein Mittel zu dem Erstern. Wir enthalten uns von Speise aus dieser Rücksicht, daß wir durch die Gnade Gottes, die durch dieses äußere Mittel unsern Seelen mitgetheilt wird, in Verbindung mit antern Gnadenmitteln in den Stand gesett werden, alle Leibenschaften und unordentlichen Begierden zu überwinden. Ileben wir uns nicht in jenen kleinen Selbswerläugnungen, so werden wir viel ungeschickter senn, den Sieg über die Lüste

bes Fleisches ju gewinnen.

3) "Aber wir sinden es in der Birklichkeit nicht so. Wir haben viel und oft gesastet, aber was nützte co? Wir wurden nicht im Geringsten besser, wir sanden keinen Segen darin. Ja wir haben gesunden, daß es mehr ein Hinderniß, als eine Hülfe ist. Statt z. B. den Jorn oder das mürrische Wesen zu hindern, war es ein Mittel, sie zu einer solchen Höhe zu zu steigern, daß wir weder Andere noch und selbst ertragen konnten." — Dies ist ein ganz möglicher Fall. Es ist möglich, auf solche Weise zu beten, oder zu fasten, daß es uns sichlechter macht als zuvor, unglücklicher und unheiliger. Doch der Fehler liegt nicht in dem Mittel selbst, sondern in der Art bes Gebrauchs. Erfüllet die Gebote Gottes, wie Er es vorschreibt, und dann wird ohne Zweisel seine Berheißung nicht sehlen.

4) "Aber ift es nicht bloger Aberglauben, fich einzubilben. baß Gott auf folche Alcinigfeiten achte ?" - Wer bies behaup= tet, erflärt Mofes und Jofua, Camuel und David, Jofaphat. Efra, Nehemia und all' die Propheten, ja Den, ber größer ift. benn alle, den Gohn Gottes felbit, für ichwache, aberglaubiiche Menschen. Es ift gewiß, daß die Knechte Gottes das Faften für nichts Rleines bielten, und bag felbit Er, ber bober ift, als ber hochfte unter ben Menschen, es beobachtete. Es ift flar, bag die Apostel, nachdem sie mit dem beiligen Beifte und Beisheit erfüllt maren, baffelbe Urtheil barüber fällten. Nachbem fie die Galbung von dem hatten, ber beilig ift und fie alle Dinge lehrte, bewiesen fie fich felbst als die Diener Gottes burch Fasten sowohl als burch Waffen ber Gerechtigkeit gur Rechten und zur Linken. Nachdem der Bräutigam von ihnen genommen war, ba fasteten fie. Die wichtigften Werke, wie Das Aussenden von Arbeitern in die Ernte verrichteten fle nicht ohne feierliches Faften und Gebet.

"Aber wenn das Fasten wirklich von so großer Wichtigkeit

ift und mit fo großem Gegen begleitet mare, ift es bann nicht bas Befte, immer zu faften, uns zu allen Beiten jo viel gu enthalten, als unfere forperliche Rraft es ertraat ?" 3hr braucht euch durch diesen Einmurf nicht irre machen gu laffen! Gebrauchet ftete mäßig einfache Speife, übet ench felbit zu allen Beiten in ber Gelbitverläugnung, soweit es eure forperliche Rraft zu ertragen vermag. Und ties mag burch ben Gegen Gottes bagu beitragen, ben oben genannten Endzwed gu erreichen. Es mag eine beträchtliche Gulfe fenn, nicht nur gur Reinigfeit, fondern auch zu himmlischer Gefinnung, gum Entwöhnen eurer Begierden von ben Dingen, Die ta unten find, und gum Trachten nach bem himmlischen. Aber bies ift nicht bas biblische Fasten; es ift nichts anders als driftliche Dagigfeit, und Diefe barf ber Beachtung bejonderer Zeiten bes Taftens und Betens nicht im Wege fteben. Eure angewöhnte Enthaltung und Magigfeit wurde euer Faften im Berborge= nen nicht aufbeben, folltet ihr plöglich von fehr großer Gorge, Angit und Rummer überfallen werden. 3br murbet in foldem Falle mahricheinlich alle Luft zum Effen verlieren, bis ber herr euch aus ber graufamen Grube goge. Der wenn ihr ju Ninive gewesen maret, als bas Fasten burch bie Stadt ausgerufen murbe, daß weder Menschen noch Thiere, weber Dchfen noch Schafe etwas toften, daß man fie nicht weiden noch Waffer trinten laffen jolle, fontern bag bie Ginmobner gu Gott Schreien follten: wurde bann eure beständige Dagigfeit ein Grund gewesen senn, euch von tiefer allgemeinen Gelbstremüthigung gurudgugieben? Gewiß nicht! wie jeden andern wurde es euch betroffen baben, an Diesem Tage feine Speife angurühren. Der gesett, ibr maret mit ben Brubern in Antiodia gewesen, ale fie fasteten und beteten megen ber Ausfendung des Barnabas, battet ihr mohl eure Dagigteit als einen genügenden Grund angeben fonnen, euch bavon ausauschließen?

111. Will ich zeigen, auf welche Beife wir faften follen, bamit es ein angenehmer Dienst bem herrn fenn möge.

1) Thut es dem herrn, indem ihr die Augen dabei nur auf Ihn richtet. Laffet dies, und nur dies euer Beweggrund senn, euern Bater im himmel zu preisen; eure Reue und Scham über eure vielsachen Bergehungen gegen sein beiliges Geset auszudrücken, ein größeres Maß ber reinigenden Gnade, die alle eure Begierden nach Oben ziehe, zu erlangen, euer Gebet ernstlicher zu machen, den Jorn Gottes abzuwenden

und aller ber großen und herrlichen Berheißungen in Chrifto

Jesu theilbaftig zu werben.

Wir follen und huten, unfer Faften gu einem Greuel ver Gott zu machen, baburch, bag wir bie Ehre von Menfchen fuchen. Wenn ihr fastet, fagt Er, follt ihr nicht fenn, wie Die Beuchler, - folde gab es viele unter bem Bolfe Gottes, - Die ba fauer ausjahen, eine gezwungene traurige Miene annahmen. Denn fie verstellten ihre Wefichter nicht nur burch unnatürliche Bergerrung, fontern auch burch Betedung berfelben mit Stanb und Miche, bag fie vor ben Leuten ichienen mit ihrem Fasten; wahrlich, ich sage euch, sie haben ihren Lohn Dahin. "Du aber, wenn bu fastest, falbe bein Saupt und majche bein Angesicht," mache es fo, wie du fonst gewohnt bift, daß bu nicht scheinest vor ben Leuten mit beinem Fasten : - (lag bies feiner beiner Beweggrunde fenn: wenn fie es erfahren ohne beinen Bunfch, fo liegt nichts taran) - fonbern vor beinem Bater im Berborgenen. "Und bein Bater. ber ins Berborgene fieht, wird birs vergelten öffentlich."

2) Aber wenn wir diese Vergeltung wünschen, muffen wir und hüten vor dem Gedanken, etwas vor Gott durch unser Fasten verdienen zu wollen. Wir können hievor nicht genug gewarnt werden; um so mehr, da der Wunsch, unsere eigene Gerechtigkeit aufzurichten, so tief in unsern herzen gewurzelt ist. Fasten ist nur ein von Gott verordneter Weg, auf welchem wir seine unverdiente Gnade erwarten und worin Er und ohne unser Verdienst seinen Segen zu ertheilen verheißen

hat. Auch follen wir

3) nicht glauben, die Beobachtung der blos äußerlichen Handlung werde einen Segen von Gott empfangen. "Sollte das ein Fasten seyn, das ich erwählen soll, spricht der Herr, daß ein Mensch seinem Leibe des Tages übel thue oder seinen Kopf hänge wie ein Schiss, oder auf einem Sack und in der Asche liege?" Sind diese äußerlichen Handlungen, wie streng man sie auch beobachtet, alles das, was gemeint ist unter dem Betrüben seiner Seele? "Bollt ihr das ein Fasten nennen und einen Tag dem Herrn angenehm?" Gewiß nicht! Wenn es blos äußerlicher Dienst ist, dann ist es vergebliche Arbeit. Solch ein Werk mag dem Leibe wehe thun, aber für die Seele ist es von keinem Nupen.

4) Ja, der Leib fann auf einige Zeit so damit gequalt werben, daß er zu den Arbeiten unsers Berufs untauglich ift. Auch davor sollen wir uns hüten; denn wir sollen unsere Gefundheit erhalten, als eine gute Gabe Gottes. Darum haben wir bei dem Fasten Sorge zu tragen, daß wir es im Ber-

hältniß zu unferer Rraft ausüben.

Denn wir burfen unserm Leib nicht Schaben thun, um ber Seele zu helfen. Doch wenn wir uns in einer feierlichen Zeit bei großer Schwachheit des Körpers nicht ganz von Sprife enthalten können, so sollen wir wenigstens von angenehmer Speife zurudstehen; und dann werden wir sein Angesicht nicht

vergebens suchen.

5) Laffet und Sorge tragen, unfere Seelen sowohl, als unfere Rorper zu betrüben. Laffet jede Zeit Des öffentlichen ober verborgenen gaftens eine Zeit ber lebung all' ber beiligen Begierden fenn, welche fich in einem gebrochenen und gerfnirschten Bergen finden. Laffet es eine Zeit ber göttlichen Traurigfeit über eure Gunden fenn, folch' einer Traurigfeit, wie sie diejenigen der Korinther hatten, über welche der Apoftel fagt: "Go freue ich mich nun barüber, nicht bag ihr fend betrübt worden, fondern bag ihr fend betrübt zur Reue. Denn ihr fend göttlich betrübt worden, bag ihr von uns ja feinen Schaden irgend woran nehmet. Denn Die gottliche Traurigfeit, die eine werthvolle Gabe seines Beiftes ift, welche Die Seele ju Gott, aus tem fie fließt, emporhebet, mirtet gur Geligteit eine Reue, Die Niemand gereuet. Ja laffet unfer Fasten in und wirfen eine innere und außere Reue; Die völlige Beränderung unfere Bergens, Die Erneuerung nach Dem Bilbe Gottes in Gerechtigfeit und mabrer Beiligfeit, bis wir heilig find in unferm gangen Lebenswandel. Laffet fie wirten in und bieselbe Gorgfalt, in 36m erfunden zu werden ohne Fleden und untadelhaft; Dieselbe Reinigung unfere Lebens und unferer Werte Durch Enthaltung felbit von allem bofen Scheine; benfelben Unwillen und Abscheu vor jeder Gunde ; dieselbe Furcht vor unserm cigenen betrügerischen Bergen; ben nämlichen Wunsch in allen Dingen und zu richten nach bem beiligen und angenehmen Willen Gottes; benfelben Gifer für Alles, mas zu feiner Chre bient, und für unfer Wachsthum in ber Erkenntnig unfere Beren Jefu Chrifti; und diefelbe Rache gegen Satan und alle feine Berte, gegen alle Befledung bes Fleisches und bes Weistes." 2 Corinth. 7. 9. u. f. w.

6) Mit dem Fasten laßt uns stets verbinden inbrunstiges Gebet, bei welchem wir unsere gange Seele vor Gott ausschütten, unsere Sunde mit all ihrer Erschwerung befennen, uns

selbst unter seine mächtige hand bemuthigen, alle unsere Mängel, all' unfre Schuld und hülflosigkeit vor Gott bekennen. Dies sen und eine Zeit der Erweiterung unseres Gebets in Beziehung auf und selbst und unsere Brüder. Lasset und nun die Sünden unseres Bolks beweinen und laut rusen, daß Er Zion baue und sein Angesicht leuchten lasse über ihre wüsten Städte. So verbanden die Männer Gottes in allen Zeiten

Gebet und Fasten mit einander.

7) Noch bleibt übrig, bag wir mit unserm Fasten, wenn ce bem herrn angenehm fenn foll, Almofen verbinden follen, Werke ber Barmbergigfeit an ben Leibern und Geelen ber Menschen, fo viel in unsern Rraften liegt. Ein folches Opfer gefällt Gott mohl. Go erflarte ce ber Engel bem in feinem Saufe fastenden und betenden Cornelius: "bein Gebet und beine Almosen find binaufgetommen ine Wedachtnif vor Gott." Apftafch. 10, 4. Und fo erklärt es Gott felbit beutlich und ausdrudlich: "Das ift ein Fasten, bas ich erwähle: Lag los, welche bu mit Unrecht verbunden haft; lag ledig, welche bu beschwereft; gieb frei, welche bu brangeft, reiß weg allerlei Laft. Brich tem Sungrigen bein Brod und die, fo im Elend find, führe in's Saus; fo bu einen nadend fiehft, fo fleibe ihn und entzeuch bich nicht von beinem Fleisch. Alebann wird bein Licht hervorbrechen, wie die Morgenrothe, und beine Befferung wird ichnell machsen; und beine Berechtigfeit wird vor dir hergehen, und die herrlichkeit des herrn wird bich ju fich nehmen. Dann wirft bu rufen, fo wird bir ber Berr antworten ; wenn du mirft ichreien, wird Er fagen : Siehe, bier bin ich. Wenn bu (fastest und) laffest ben hungrigen bein Berg finden, und fattigest die elende Geele; fo wird bein Licht in Finsterniß aufgeben und bein Dunkel wird fenn wie ber Mittag. Und ber Berr wird tich immerdar führen und beine Seele fattigen in ber Durre und beine Bebeine ftarten. Und bu wirft fenn wie ein gemäfferter Garten und wie eine Wafferquelle, welcher es nimmer an Baffer fehlt." (Jef. 58, 6.) Umen.

# Achte Predigt.

## Ueber die Bergpredigt.

"Ihr sollt ench nicht Schäbe sammeln auf Erben, da sie die Motten und ber Nost freisen, und da die Diebe nachgraben und stehlen. Sammelt euch aber Schäbe im himmel, da sie weder Motten noch Rost freisen, und da die Diebe nicht nacharaben noch stehlen. Denn wo euer Schab ist, da ist anch euer Berz. Das Auge ist des Leibes Licht. Wenn dein Auge einsättig ist, so wird bein ganzer Leib licht seyn. Wenn aber dein Auge ein Schalf ist, so wird bein ganzer Leib sicht seyn. Wenn aber das Licht, das in dir ist, Finsernis ist; wie groß wird dann die Finsternis selber seyn?" Matth. 6, 19—23.

I. Bon ben handlungen, die man gewöhnlich religiöse nennt, und welche eigentlich Zweige ber wahren Religion sint, wenn sie aus reinen, heiligen Beweggründen entspringen und benselben gemäß rollzogen werden, geht unser herr auf die handlungen des gewöhnlichen Lebens über und zeigt, daß bieselbe Reinigkeit der Gesinnung unumgänglich gesordert wird in unserm irdischen Geschäft, ebenso wie beim Almosen-

geben ober Beten ober Faften.

Ja, dieselbe Reinigkeit der Gesinnung, die unser Almosen und unsere Frömmigkeit angenehm vor Gott macht, muß
auch unsere Arbeit, unsern Beruf zu einem würdigen Opfer
vor Gott machen. Wenn ein Mensch seinem Geschäfte nachkommt, blos um sich Ausehen und Reichthum in der Welt zu
erwerben, dann dient er nicht mehr Gott in seinem Beruf und
hat kein größeres Anrecht auf eine Belohnung von Gott, als
der, welcher Almosen giebt, daß er gesehen, oder betet, daß

er von Menschen gehört werden möge.

Dies zeigt unser herr auss träftigste in ben Worten unsers Textes: "Das Auge ist des Leibes Licht; wenn dein Auge
einfältig ist, so wird dein ganzer Leib licht senn. Wenn aber
bein Auge ein Schalk ist, so wird bein ganzer Leib sinster
senn. Wenn aber das Licht, das in dir ist, Finsterniß ist,
wie groß wird dann die Finsterniß selber sen?" Das Auge
ist der Beweggrund, die Gesinnung. Was das Auge dem
Körper ist, ist die Gesinnung der Seele. Wie das Erstere
alle Bewegungen des Körpers leitet, so leitet die Leptexe die

Scele. Dieses Auge ber Seele wird dann einfältig genannt, wenn es nur auf ein Ding sieht, wenn wir feinen andern Wunsch haben, als den, Gott zu erkennen und Jesum Christum, den Er gesandt hat, Ihn zu lieben, wie Er uns geliebet bat, Gott zu gesallen in allen Dingen, Ihm zu dienen aus allen Kräften, Gott zu genießen in allen und vor allen Dingen in Zeit und Ewigkeit.

Wenn bein Huge einfältig auf Gott gerichtet ift, bann

wird bein ganger Leib licht fenn.

"Dein ganger Leib." All' bein Thun und Laffen wird geleitet burch beine Gefinnung, wie ber Rorper burch bas Muge; Alles, was bu bift und thuft, beine Bunfche, Gebanfen, Worte und Werke. Alles Diefes foll voll Licht fenn, voll von mabrer, göttlicher Erfenntnif. Dies ift Das Erfte, was wir hier unter bem Licht zu verstehen haben. In feinem Licht follst du sehen bas Licht. Er, ber ba hieß bas Licht aus ber Finsterniß bervorleuchten, wird einen bellen Schein in bein Berg geben. Er wird bie Mugen beines Berstandes erleuchten mit ber Erfenntnig beffen, mas gur Ehre Gottes Dienet. Sein Beift wird tie tiefen Dinge Gottes offenbaren und bich tie geheime Weisheit lehren. Ja bie Calbung, die bu von 3hm empfängft, wird in dir bleiben und Dich alle Dinge lehren. Wie sehr wird dies burch die Erfahrung bestätigt! Wenn wir, nachdem bas Licht Gottes bas Auge unfere Berftandes geöffnet bat, etwas andere fuchen ober wunschen, als Gott, wie bald ift unser thorichtes Berg verdunfelt! Dann liegen wieder Wolfen auf unserer Seele, Bweifel und Furcht umringen uns! Wir werden bin und bergeworfen und wiffen nicht, was wir thun, ober welchen Pfad wir einschlagen follen. Sobald wir aber wieber Bott allein fuchen, verschwinden alle Wolten und Zweifel. Wir, Die wir einige Zeit finfter maren, fint nun mieter Licht in bem herrn. Die Racht scheint nun wie der Tag und wir finden ben Pfab, ber gerade und licht ift. Gott zeigt uns ben Weg, auf dem wir geben follen und machet eben Die Straffe vor unferm Ungeficht.

Das Zweite, was wir unter Licht zu verstehen haben, ist "heiligkeit." Weil du Gott in allen Dingen suchest, wirst du Ihn anch überall sinden; die Duelle aller heiligkeit wird auch dich stets erfüllen mit Gerechtigkeit, Gnade und Bahrsheit. Weil du nur auf Ihn und auf Jesum schaust, wirst du erfüllt werden mit dem Sinne, der in Jesu war. Deine

Seele soll Tag für Tag erneuert werben nach bem Bilbe bessen, ber dich geschaffen hat. Wenn das Auge deines Gemüths sich nicht von Ihm entsernt, wenn du stets Ihn siehst, den Unsichtbaren, wenn du nichts anders suchst im himmel und auf Erben, als die Ehre des herrn, dann wirft du verwandelt nach demselben Bilde von einer Klarheit zur andern durch den Geist des herrn. Durch den Glauben wird das Auge unsers Gemüths geöffnet, das Licht der herrlichen Liebe Gottes zu seben illnd so lange es seift an Gott in Christo hängt, der die Welt mit Ihm selber versöhnte, so lange wird es mehr und mehr erfüllt mit der Liebe zu Gott und den Menschen, mit Sanstmuth, Milde und Langmuth, mit allen Früchten der heis ligkeit.

Das Licht, das den erfüllt, der ein einfältiges Auge hat, schließt — drittens — in sich Seligkeit fowohl als Heiligkeit. Wahrlich, das Licht ist süß; es ist dem Auge lieblich, die Sonne zu sehen, aber wie viel mehr, die Sonne der Gerechtigkeit zu sehen, die stets auf unsere Seele scheint? Aller Trost in Christo, der Friede, der alle Vernunft übersteigt, die Freude in der Hossung, dies Alles wird dem zu Theil, dessen Auge einfältig ist. So ist sein ganzer Leib licht. Er wandelt im Licht, wie Gott ein Licht ist; er freut sich immermehr, betet ohne Unterlaß, und dankt Gott über Alles, indem ihn alles erquickt, was der Wille Gottes in Christo Jesu über ihn ist.

Aber wenn bein Auge bofe (ein Schalt) ift, fo wird bein ganger Leib finfter fenn. "Benn bein Auge bofe ift." Bir feben, daß es bier feine Mittelklaffe giebt zwischen einem ein= fältigen und bojen Muge. Wenn bein Muge nicht einfältig ift, bann ift es bofe. Wenn ber Grund, aus bem wir etwas thun, nicht einfältig vor Gott ift, wenn wir etwas Underes fuchen, bann ift unfer Ginn und Gemiffen unrein. Deshalb ift unfer Muge bofe, wenn wir bei bem, was wir thun, nach etwas Anderem trachten, als nach Gott; wenn wir eine anbere Abficht haben, ale Gott zu fennen und zu lieben, 36m ju gefallen und zu bienen in allen Dingen ; wenn wir einen andern Bunfch haben, ale Gott gu genießen, felig gu fenn in 36m jest und immerdar. Wenn bein Auge nicht einfaltig an Gott hangt, bann wird bein ganger Leib voll Finfterniß fenn. Der Schleier wird dann ftete auf beinem Bergen bleiben. Dein Gemuth wird mehr und mehr verblendet merben burch ben Gott biefer Welt, bag bu nicht fiehft bas Licht bes berrlichen Evangeliums Chrifti, bas auf bich icheint. Du

wirft voll Unwiffenheit und Irrthum in Beziehung auf bie Dinge Gottes fenn ; bu wirft nicht fabig fenn, fie zu empfangen oder zu unterscheiten. Und chen bann, wenn bu einigermaßen Gott bienen willft, bann wirft bu voll Ungewißbeit fenn, wie du 3hm tienen follft. Du wirft Zweifel und Schwierigfeiten auf allen Seiten finden, und feinen Weg wiffen, gu entfliehen. Ja, wenn bein Muge nicht einfältig ift; wenn bu Die Dinge Diefer Welt sucheft, bann wirft bu voll Ungerechtigfeit fenn. Deine Bunfche und Affette find alle aus dem Beleife; ebenfo wird bein Reden unnut und verdorben fenn, nicht gewürzt mit Galg. Berderben und Unheil ift in beinen Begen. Es ift fein Friede, fein fester, achter Friede bei benen, die Gott nicht fennen; feine mabre, bauernbe Bufriebenheit bei einem, ber Ihn nicht fucht mit gangem Bergen. Weil du nach etwas Berganglichem trachteft, ift Alles eitel, was fommt; ja nicht allein eitel, sondern eine Plage bes Beiftes, sowohl im Streben barnach, als im Benug. Du manbelft in ber That in einem eitlen Schatten, und beunruhigst bich felbst vergeblich. Du mandelft in einer Finsterniß, die man greifen tann. Es giebt feine Rube in bieser und ber aufünftigen Welt als in Gott.

"Benn aber das Lickt, das in dir ift, Finsterniß ist, wie groß ist diese Finsterniß!" Wenn deine Gesinnung, welche deine ganze Seele erleuchten, sie mit Erkenntniß, Liebe und Frieden erfüllen sollte und es auch thut, so lange du nur nach Gott strebst, — wenn du aber nach etwas außer Gott strebst und also die Seele statt mit Licht mit Finsterniß, Unwissenheit und Irrthum, Sünde und Elend bedeckst — o wie groß ist dann diese Finsterniß! So groß, als der Rauch, der aussteigt

aus bem bobenlofen Abgrund ber Finsterniß!

Darum "sammelt nicht Schäpe auf Erden, da fie die Motten und der Roft freffen, und da die Diebe nachgraben und stehlen." Wenn ihr es thut, ist es ein deutlicher Beweis, daß euer Auge ein Schalt ift, daß es nicht einfältig auf Gott

gerichtet ift.

In Beziehung auf die meisten Gebote Gottes stehen viele Beiden auf gleicher Linie mit denen, die Christen genannt werden. Die Christen, wenige nur ausgenommen, beobacten sie nicht genauer als die heiden. Z.B. die Mehrheit der driftlichen Bewohner Englands ist nicht mäßiger und nückterner, als die Mehrzahl der heiden in Afrika. Ebenso sind die hollandischen und französischen Christen nicht demuthiger

und feufder, ale bie nordameritanischen Intianer. Aber in Beziehung auf bas Webot, welches wir vor uns beben, bat ber Beibe bei weitem ten Borgug. Er wunfcht und fucht nichts ale feine gewöhnliche Speife, nichts ale feine einfache Ricibung ; und er fucht bies nur von Jag ju Jag. Er bewahrt nichte auf, legt nichte gurud, außer fo viel Getreite in einer Jahresgeit, ale er bis zur Bieterfehr berfelben bebarf. Diefes Webet alfo halten bie Beiten, obwohl fie es nicht tennen. Sie fammeln nicht Schape auf tiefer Erte; feine Borrathe von Purpur und foftlicher Leinwand, von Gold oder Gilber, welche entweder die Motten und ber Roft verderben, ober bie Diebe aufsuchen und ftehlen. Aber wie bevbachten bie Chriften bas, von bem fie öffentlich befennen, bag es ein Befehl Des Allerhöchsten fen? Bar nicht! in feinem Grabe! -- nicht mehr, ale ob ein foldes Gebot ben Menfchen gar nie gegeben worden mare. Cogar Diejenigen, welche von Untern für gute Chriften gehalten merben, nehmen feine Rudficht barauf. In welcher driftlichen Ctatt fonnt ihr unter bunbert einen Mann finden, ber fich nur bas geringfie Betenfen barüber macht, jo viel Coape ju fammeln, ale er fann. feine Guter fo weit ju vermehren, als es ihm möglich ift ? Es giebt in ber That Biele, Die es nur auf ehrliche Bolfe thun ; es giebt Biele, welche weber rauben noch fiehlen, weiche ihren Nächsten nicht übervortheilen, welche fich weder feine Unwiffenbeit noch Bedürftigfeit zu Ruten machen. Aber auch Diefe ehrbaren Chriften machen fich nicht bas geringfte Bebenten. bas zu thun, was Chriftus bier ausdrudlich verboten bat. Schätze auf Erben ju fammeln; fie haben es gar nicht im Ginn, biefem Gebote gu gehorchen; von ihrer Jugend auf tam dies nie in ihre Gedanten. Gie werden von ihren driftlichen Eltern, Lehrern und Freunden erzogen ohne eine Unweisung, die fich bierauf bezoge; außer ce mare ties, baf fie es fo bald und fo oft brechen follen, als fie tonnen, und bag fie es fortgesett brechen bis an bas Ende ihres Lebens. Es giebt fein Beisviel von geistlicher Bethorung auf ber Belt. Das une mehr in Erstaunen fest, ale bies. Die meiften biefer Menfchen lefen ober boren bie Bibel, viele jeden Conntag; fie haben diese Worte wohl hundertmal gelefen ober gebort, und boch benten fie nie baran, baf fle badurch gerichtet werben. D daß Gott felbst fie mit feiner eigenen mächtigen Stimme aus ihrem Schlaf aufweden mochte, bag fie Diefer Schlinge bes Satans entfliehen!

Aber was heißt es benn: Schätze sammeln auf Erben? — Last uns zuerst seben, was in tiesem Beschl nicht verboten ist, damit wir bann beutlich erkennen, was verboten ift.

Es ift in biesem Gebot nicht verboten, 1) uns ber Ehrbarfeit gegen Jedermann zu befleißigen, zu sorgen, wie wir allen Menschen die Rechte angedeihen lassen, die sie von uns fordern tönnen. Ja, Gott hat uns austrücklich geboten, Niemand etwas schuldig zu seyn. Wir sollen beshalb in unserem Beruf allen Fleiß anwenden, Niemand etwas schuldig zu bleiben.

2) Berbietet unser herr hier nicht, für solche Dinge zu sorgen, die unserem Körper nöthig find; für ein hinreichendes Maß von einfacher, gesunder Speise und reinlicher Kleibung. Ja, es ist unsere Psticht, so weit es Gott in unsere Gewalt gegeben hat, für diese Dinge zu sorgen. Bu diesem Ende sollen wir unser eigenes Brod effen und keinem Men-

Schen gur Laft fallen.

Much ift und 3) nicht verboten, für unsere Rinder und für tie, tie ju unfrem Saushalte geboren, ju forgen. Auch bies ift unfere Pflicht icon nach ben Grundfagen einer beidnischen Sittlichkeit. Jedermann foll bas jum Leben Nöthige besorgen für fein eigenes Weib und feine Rinder; fie wenn er durch ben Tod abgerufen wird - in einem Buftand jurudlaffen, in bem fie fur fich felbft forgen tonnen. 3ch fage, er foll fur fie forgen, fo daß fie das jum Leben Rothwendige haben, aber ich meine babei feinen Ueberfluß, fonbern daß fie bei eigener fleifiger Arbeit ihr Austommen baben. Denn es ift feines Mannes Pflicht, fie mit Mitteln jum Lurus ober jum Muffiggang ju verschen. Benn ein Mann nicht fo weit forgt für seine Rinder (sowohl ale für Die Bittme feines eigenen Saufes, welche Paulus vorzuglich im Huge bat bei ben moblbefannten Worten an Timotheus). ber hat in ber That ben Glauben verleugnet und ift ärger. als ein Seibe.

4) Ift uns nicht verboten, von Zeit zu Zeit, was zur Führung unseres weltlichen Geschäfts nöthig ift, in solch' einem Grade und Maße zurudzulegen, als es mit den vorhergehenden Bestimmungen bestehen kann. In solch' einem Maße, damit wir 1. Niemand etwas schuldig bleiben, 2. uns mit dem zum Leben Nöthigen versehen können, und 3. auch die, die zu unserem Hause gehören, hiemit versorgen mögen,

fo lange wir leben, und mit ben Mitteln, fie auch bann cr-

halten zu tonnen, wenn wir zu Gott geben.

Und nun können wir deuklich einsehen, menn wir anders wollen, was verboten ift. Es ift die absichtliche Erwerbung von Gütern dieser Welt in einem höheren Maße, als es mit den vorbergehenden Bestimmungen bestehen kann. Das Trachten nach einem größeren Borrath von weltlichem Bermögen, nach höherem Ertrag von Gold und Silber, das Zurücklegen von Mehr, als jene Endzwecke ersordern, — dies ist es, was

hier ausbrudlich und burchaus verboten ift.

Bort Dies, ihr Alle, Die ihr Die Welt lieb habt! Ihr moget von den Menschen hochgeschätt werden, aber in ben Augen Gottes fend ihr ein Greuel! Wie lange foll eure Geele an bem Staube fleben? Wie lange wollet ihr euch felbft belaben mit brudendem Lehm? Bann wollet ihr aufwachen und sehen, daß manche Beiden bem himmelreich näber find, als ibr? Wann laffet ibr euch überreben, bas beffere Theil in erwählen? Das, welches nicht von euch genommen werden fann? Wann wertet ihr nur ftreben, Edage ju fammeln im himmel? wann alles andere verläugnen, fürchten und verabichenen? Wenn ihr ftrebet, Schape auf tiefer Erbe gu fammeln, bann verlieret ihr nicht blos eure Beit, und gebet fie bin für bas, mas nicht Brod ift; - benn mas ift bie Frucht Des Gelingens? - Ihr habt nun eure Geele gemordet. Ihr habt ben letten Funten geistigen Lebens barin ausgelöscht. Ihr fent lebente Menschen, aber totte Christen! "Denn mo euer Schat ift, ba ift auch euer Berg." Euer Berg ift niebergesunten in ben Staub; eure Seele flebt an ber Erbe! 3hr habt eure Begierben nicht auf bas gerichtet, mas broben ift. sondern auf die Dinge tiefer Erde, auf arme Traber, welche einen unfterblichen, fur Gott erschaffenen Beift mohl vergif= ten, aber nie felig machen tonnen. Gure Liebe, eure Freude. eure Bunfde, Alles hangt an Dingen, Die im Gebrauch vergeben! Ihr habt die Schäpe im himmel vergendet! Gott und Christus sind verloren! Ihr habt gewonnen Reichthum und - bas böllische Feuer!

"D wie schwerlich werden die Reichen in das Reich Gottes fommen!" Als die Jünger über dieser Rede erschracken, war der herr so ferne davon, sie zurückzunehmen, daß er dieselbe wichtige Wahrheit mit noch strengeren Ausdrücken wiederholte. "Es ift leichter, daß ein Kameel durch ein Nadelöhr gehe, benn daß ein Reicher ins Reich Gottes komme." Wie hart ist es,

für leute, welchen man überall Beifall giebt, sich selbst für unweise zu halten! Wie schwer für sie, sich selbst nicht für besser zu halten, als den armen, niedrigen, unerzogenen Theil
ber Menschen! Wie schwer für sie, teine Seligkeit in ihren
Reichtbümern zu suchen, oder in den Dingen, auf welche sie
sich verlassen! nicht zu willfahren der Augenlust, der Fleischesluft, dem hoffärtigen Leben! D ihr Reichen, wie wollt ihr
ber Verdammniß der Hölle entrinnen? Nur bei Gott sind

alle Dinge möglich!

Und wenn co euch nun gelingt, was ist dann die Frucht eurer Arbeit, Schäpe zu sammeln auf Erden? Die, welche reich werden wollen (welche darnach streben, ob es geht oder nicht), fallen in Bersuchung und Stricke, in Schlingen und Fallen des Teufels und in thörichte und schäliche Lüfte (in Begierden, welche sich nicht für vernünftige und unsterbliche Weseen schicken, sondern nur für Thiere, welche keinen Verstand haben), welche versenken die Menschen ins Verderben und Verdammniß, in zeitliche zund ewiges Elend. Lasset uns nur unsere Augen öffnen, und wir werden täglich traurige Proben bievon seben können. Menschen, welche wünsschen und streben, reich zu seyn, die nach Geld lüstern sind, nach der Burzel alles Uebels, baben sich stets verwundet mit vielen Sorgen, und die Hölle schon vorher zubereitet, in welche

fie gingen.

Die Behutsamkeit, mit welcher ber Apostel bier fpricht, ift bochft bemerkenswerth. Er behauptet bies nicht unbedingt von ben Reichen. Denn es ift wohl möglich, bag ein Menfch, ohne diesen Fehler an sich zu baben, reich ift durch die regierende Borf hung, Die feiner Wahl zuvortam. Er fagt bies nur von benen, welche reich zu werben munichen ober barnach ftreben. Reichthumer, fo gefährlich fie find. versenken nicht immer ben Menschen ins Berderben und Bertammniß, fontern ber Bunfch nach Reichthum thut es. Diejenigen, welche unausgesett munfchen und mit Bedacht ftreben fie gu erlangen, verlieren unfehlbar ihre eigene Geele, fie mogen nun die Belt wirklich gewinnen voor nicht. Gie verfaufen um ein Stud Gold und Gilber Den, ber fie mit feinem eigenen Blute erlöste. Gie fdliegen einen Bund mit bem Tod, mit der Bolle; und wahrlich! ihre Uebereinkunft wird bestehen! benn fie geben täglich ber Erbschaft entgegen, Die fie mit bem Teufel und feinen Engeln haben werden!

D wer foll dieses Otterngeschlecht warnen, daß fie dem gu-

fünftigen Born entflieben? Dicht biejenigen, welche an ihret Thure liegen, oder fich ju ihren Fugen frummen, mit Dem Bunfche von ben Brofamen gefüttert zu merten, bie von ihren Tafeln fallen! Nicht bie, welche fich bewerben um ihre Bunft ober ihren fauren Blid furchten! Rein, feiner von ben 3rbischgefinnten, sondern wenn ein Christ auf der Erde ift, wenn ein Menfch ift, bem bie Erbe übermunden hat, ber nichts wünscht, außer Gott, ber nichts fürchtet, ale ben, ber Leib und Geele verberben fann in ber Solle ; bu, v Mann Gottes, fprich laut und icone nicht! erbebe beine Stimme wie eine Pofaune, fdreie laut und zeige biefen ehrbaren Gundern ben verzweifelten Buftand, in welchem fie leben! Bielleicht hat einer von biesen Taufenden Ohren, ju boren! vielleicht fteht einer auf und schüttelt fich los von bem Ctaube! vielleicht gerreißt einer Diese Retten, Die ihn an Die Erde feffeln, und sammelt endlich Schähe im himmel!

Und wenn es wäre, daß einer derselben durch die mächtige Kraft Gottes auswachte, zu fragen: "Bas muß ich thun, daß ich selig werde?" dann ist die Antwort nach der Offenbarung Gottes klar, vollkommen und ausdrücklich. Gott sagt nicht zu dir: "Berkause Alles, was du hast!" Er, der die Herzen der Menschen sieht, hielt es nur in dem einzigen Falle — bei jenem jungen reichen Obersten — für nöthig, dies beizusügen. Nie aber legte er es als eine allgemeine Regel für alle Reichen in allen folgenden Geschlechtern nieder. Seine all-

gemeine Anordnung ift:

Erstens: Sen nicht hochmuthig. Gott fieht nicht, wie Menichen feben; er ichatt bich nicht beiner Reichthumer ober irgend eines Borguges megen, ben dir bein zeitlicher Boblitand mittelbar oder unmittelbar geben mag. Alles bies ift vor 36m wie Roth und Unrath. Lag es auch bir fo fenn. Sute bich gu benten, bag bu nur ein Jota weiser und beffer senest megen all' Diefer Dinge. Bage bich felbft in einer andern Bage; schätze dich nur nach dem Mage bes Glaubens und ber Liebe, welches Gott bir gegeben hat. Wenn bu mehr Erkenntniß und Liebe Gottes haft, als er, bann bift bu in diefem Puntte - foust in feinem andern - weiser und beffer, ichapbarer und ehrwürdiger als ber, der mit seinen hunden beine Beerde butet. Aber wenn bu tiefen Schat nicht haft, bann bift bu thörichter, schlechter und wirklich verächtlicher, ich will nicht fagen, als ber niedrigfte Diener beines Saufes, fonbern ale ber Bettler, ber an beiner Thure lieat voller Geschwure.

Zweitens: Berlag bich nicht auf ungewissen Reichthum, vertraue nicht auf ihn als auf beine Gulfe. Du irrft erbarmlich, wenn du Gulfe erwartest von Gold und Gilber. Gie werden dir wenig nüben in ben Tagen der Trübfal, auch wenn fie bleiben in der Bersuchungsstunde. Aber es ift nicht gewiß, bag bu fie behalten wirft; benn wie oft machen fie fich felbst Flügel und fliegen binmeg! Aber wenn auch nicht, welchen Schut werden fie gewähren in ben gewöhnlichen Trubfalen bes Lebens? Der Wunich beiner Augen, Die Gattin beiner Jugend, bein Gohn, bein einziger Gohn, ober bein Freund, ber bir mar wie beine eigene Geele, ift hinweggenomnommen durch einen Schlag: werden beine Reichthumer ben athemlojen Thon wieder beleben, oder feinen vorigen Bewohner gurudrufen? Werden fie bich ichuten vor Rrantheit, Seuche, vor Schmerz? Und besuchen Diese nur ben Armen? Mein! ber, welcher beine Beerde füttert, oder beinen Acher pflügt, bat weniger Rrantbeit und Schmerg als du. Er wird feltener heimgesucht von Diesen unwilltommenen Baften ; und wenn fie tommen, bann reißen fie fich leichter los von ber fleinen Gutte, als von ben in tie Wolfen empor ragenden Palästen.

Aber es ift noch ein größerer Rummer vorhanden, benn all' diefe. Du mußt fterben! Du fintft in ben Staub, um wieder gur Erde gu merden, von welcher bu genommen bift, tich ju vermischen mit gewöhnlichem Ihon. Dein Körper geht wieder gueud gur Erde, wie er guvor mar, mahrend bein Beift gurudtehrt gu Dem, ber ihn gegeben bat. Und bie Beit naht! Die Jahre eilen dahin mit fcnellem und ftillem Schritte. Bielleicht ift euer Tag bald verzehrt; ber Mittag bes Lebens ift vergangen und des Abends Schatten beginnen auf euch zu ruben. Ihr fühlet in euch selbst sichere annahernde Abnahme. Die Queilen bes Lebens versiegen gusebenbs. Run, welche Sutje habt ibr ba in euern Reichthumern ? Berfugen fie ben Too? Machen fie euch Diese feierliche Stunde angenehm? Böllig bas Gegentheil! D Tod, wie bitter bift du bem Manne, ber rubig in seinen Besitzungen lebt! Wie unannehmlich ift ibm der fürchterliche Burnf: "diese Racht wird man beine Seele von dir fordern !" Doer werden fie den unwilltommenen Schlag hindern, Die fürchterliche Ctunde verzögern ? Ronnen fie eure Geele befreien, daß fie ben Tob nicht feben barf? Bermogen fie bie Jahre gurudgurufen, Die entfloben find? Ronnen fie eurer bestimmten Zeit bingufügen einen

Monat, eine Stunde, ja nur einen Augenblid? Dber werden euch die Güter, die ihr als euren Theil in dieser Welt erwähltet, in den großen Abgrund nachfolgen? Mit nichten! Nackend kamet ihr in die Welt, nackend werdet ihr wie-

ber bahinfahren!

Bertraue nicht auf Reichthum als auf bas, was bich gludlich machen kann, benn auch hier wird er auf ber Wage betrüglich erfunden werden. In der That kann dies jeder vernünftige Mann von dem herleiten, was wir eben bemerkten. Denn wenn weder Tausende von Gold und Silber, noch die damit verbundenen Vortheile oder Bergnügungen unser Daseyn von Leiden erretten können, so folgt auch augenscheinlich daraus, daß sie uns nicht glüdlich machen können. Welches Glüd können sie dem schaffen, der im Mittelpunkte berselben gezwungen ist, auszurusen:

> Bu meinen neuen höfen bringet Befümmerniß vom Abend bis zum Morgen, Und um bie goldgezierten häufer hänget Ein ewig neues heer von Gorgen.

Wahrlich, hier ist die Erfahrung so voll, so streng und unzweiselhaft, daß sie alle andern Beweise überflüssig macht. Wir berusen uns deshalb auf die Thatsache. Sind die Reichen und Großen die allein glücklichen Menschen? Und ist jeder derselben mehr oder weniger glücklich im Berhältniß zum Maß seiner Reichthümer? Sind sie überhaupt glücklich? Ich hätte wohl beinahe gesagt: Sie sind die erbarmungswürdigsten Menschen unter allen. Du reicher Mann, sprich einmal die Wahrheit von deinem Herzen weg! Sprich beides für dich und deine Brüder:

Etwas flets in unfrer Fülle fehlet, Mangelt flets für mich, für bich, für ihn, Und dies eine unfre herzen qualet, Raubet und zerfrißt ber Ruhe Sinn.

Ja, und so wird es fenn, bis beine lästigen Tage ber Gi-

telfeit verschloffen find in die Racht bes Tobes.

So ist also in der That das Bertrauen auf Reichthum, als auf unser Glück, die größte Thorheit, die es unter der Sonne geben kann. Seyd ihr hievon nicht überzeugt? Ift es möglich, daß ihr stets noch erwartet, Glück zu sinden im Gold oder in irgend Etwas, was ihr euch damit verschaffen könnet? Wie? Können Silber und Gold, Essen und Trinken, Pferde und Diener, glänzende Kleidungen, Ergögungen und Bergnü-

gungen (wie man fie auch nennen mag) bich glüdlich machen?

Chenso wohl fonnten fie bich unsterblich machen!

Dies alles ift todter Schein! Achte es nicht! Bertraue bu auf ben lebendigen Gott, so wirft bu ficher mohnen unter ben Flügeln bes Allmächtigen. Geine Treue und Wahrheit werden bein Schut und Schild fenn! Er ift die ftets gegenwartige Gulfe in ber Zeit ber Roth; fold eine Gulfe, Die nie feblen fann! Dann wirft bu fagen, wenn all' beine andern Freunde sterben : "Der Berr lebt, und gelobet fen mein ftarfer hort!" Er wird bein gedenten, wenn bu frant liegit auf beinem Bette; wenn Menschenbulfe vergebens ift. Wenn alle Dinge ber Erbe feine Stupe mehr geben tonnen, wird Er bich erquiden auf beinem Siechbette. Er wird beine Schmergen verfüßen; Die Troftungen Gottes werden bich veranlaffen. auch in den Flammen voll Freude gu fenn! Und fogar, wenn Dieses irdische Saus bald niedergeriffen wird, wenn es auf bem Puntte fteht, niederzufinten in ben Staub, bann wird Er tich lehren, zu fagen: "D Tob! wo ift bein Stachel? Solle, Grab! wo ift bein Gieg? Gott aber fen Dank, ber mir ben Cieg gegeben hat durch ben Beren Jesum Chriftum!"

D vertrauet auf Ihn als auf eure Hülfe, als auf eure Seligkeit! Alle Quellen der Seligkeit sind in Ihm! Bertrauet auf Ihn, der uns alle Dinge reichlich zu genießen giebt, welcher aus eigener freier, reicher Gnade uns gleichsam mit seiner eigenen Hand anbietet, daß wir Alles, was wir besitzen, als seine Gabe genießen und als Pfänder seiner Liebe empfangen möchten. Seine Liebe giebt bann Geschmack zu Allem, was wir kosten, bringt Leben und Süßigkeit in Alles; weil jede Kreatur uns zum großen Schöpfer hinweist, und weil bann die ganze Erde eine Leiter zum himmel ist. Er gießt die Freuben, die zu seiner rechten hand sind, auf Alles, was Er seinen

bantenben Rinbern giebt.

Drittens. Suchet eure Güter nicht zu vermehren. Sammelt nicht für euch selbst Schätze auf Erden. Dies Gebot ist ebenso bündig und bestimmt als jenes: Du sollst nicht ehebrechen. Wie ist es denn möglich für einen Reichen, reicher zu werden, ohne den herrn zu verleugnen, der ihn erkaust bat? Ja wie kann ein Mensch, der das zum Leben Nothwendige hat, mehr gewinnen oder erstreben wollen und schuldlos sen? "Sammelt euch nicht Schätze auf Erden!" sagt unser herr. Wenn du deßungeachtet es dech thust, und willt Geld oder Güter sammeln, welche die Motten und der Rost fressen,

welchen die Diebe nachgraben und sie steblen; wenn du häufer zu häusern und Felder zu Feldern sügst; warum nennst du dich einen Christen? Du gehorchst ja Jesu Christo nicht; du wünschest es nicht einmal. Warum nennst du dich nach seinem Namen? "Warum nennt ihr mich herr herr!" sagt

Er felbst, "und thut nicht, was ich euch gebiete?"

Benn bu aber fragit, mas foll ich thun mit meinen Gutern, wenn ich mehr habe, als ich brauche, und fie boch nicht aufbewahren foll? Soll ich sie megwerfen? - fo antworte ich bir: Wenn bu fie ine Feuer, ine Dieer murfeft, fo waren fie beffer angewandt als jest. Es giebt unter ben Arten bes Berbrauchs feine fo nachtheilige, als bas Aufbemahren unfered Ueberfluffes für unfere Nachfommen ober ju unferer eigenen Thorheit. Unter allen möglichen Arten tes Webrauchs find bies bie zwei schlimmften, bie am meiften bem Evangelium Christi entgegengesetten und tie gefährlichften fur unfere eigene Geele. Es ift fo viel, als wenn wir von ben Armen Geld nahmen, um für und Bift zu faufen. Wenn wir es in Riften einschließen, mahrend es Urmen und Elenden zu ihrem nothdurftigen Gebrauche fehlt; wenn wir lieber unfer Weld . aufbewahren, als uns felbit ein Unrecht verschaffen auf ewige Belohnung burch rechten Gebrauch bes Geldes; fo find wir ebenfo graufam und gefühllos gegen unfern Nachften, ale wenn wir unfer Gelb verschwenben.

Und mag bies nicht ein anderer Grund fenn, warum bie Reichen so solwerlich in bas Reich Gottes kommen? Eine große Mehrgahl berfelben ift unter bem besondern Fluch Gottes; um fo mehr, als fie im gangen Berlauf ihres Lebens nicht nur Gott raubten, indem fie ftete bie Guter ihres herrn unterschlagen und verschwendet haben, und burch eben biefe Mittel ihre eigene Geele verderbten; fontern auch ju Raubern an ben Urmen, Sungrigen und Radten murben, indem fie Wittmen und Baisen Unrecht thaten und fich selbst verantwortlich machten für alle Mangel, Leiden und Bertummerungen, welche fie wohl hatten entfernen tonnen, aber es nicht wollten. Ja, fchreit nicht bas Blut aller berer gegen fie von ber Erde, welche aus Mangel an bem umtommen, mas fie entweter aufhäufen oder unnöthig verschleubern? D welche Redenschaft wird bies für fie bei Dem geben, ber bereit ift, tie Lebendigen und bie Tobten gu richten!

Den wahren Weg zur Anwendung beffen, was ihr nicht für euch felbst brauchet, mögen wir viertens lernen aus ben

Worten unsers Herrn, welche bas Gegentheil von bem austrücken, was Er zuvor sagte: "Sammelt euch aber Schäge im Himmel, wo sie weder Motten noch Rost fressen, und da die Diebe nicht nachgraben noch steblen." Stellet Alles, was ihr ersparen könnt, auf bessere Sicherheit aus, als diese Welt gewähren kann. Leget eure Schäge in die Wechselbant des Himmels, und Gott wird sie euch an jenem Lage wieder geben! Wer sich des Armen erbarmet, leihet dem Herrn; der wird ihm wieder Gutes vergelten. "Das rechne mir zu," sagt Er, "obsichon du dich selbst mir schuldig bist." Gieh dem Armen mit einem einfältigen Auge, mit geradem Hersen; und schreibe dann: "So viel gab ich Gott!" — denn was ihr gethan habt einem unter diesen meiner geringsten Brüder, das habt ihr

mir gethan.

Dies ift die Pflicht eines glaubensvollen und weifen Saushalters. Er foll nicht feine Saufer und Guter verlaufen, ober bas Sauptfapital - fen es groß ober flein - veräußern, au-Ber wenn es besondere Umftande erforderten ; er foll nicht munichen ober itreben, baffelbe zu vermehren, um es vergeblich ju verichleudern ; fondern es nur benügen gu jenen meifen und vernünftigen Zweden, ju welchen co ber herr in feine Sand niederlegte. Ein weiser Saushalter madt - nachdem er feinen eigenen Saushalt mit bem verseben bat, was gum irdichen Leben und gur Gottscligfeit nothig ift - fich selbst Freunde mit Allem, was von Beit zu Beit übrig bleibt, mit dem ungerechten Mammon; auf daß, wenu er nun darbet, fie ihn aufnehmen in die ewigen Sutten ; bag, wenn diefes irdifche Belt gerfällt, tiefenigen, Die vor ihm in Abrahams Edvog getragen wurden, und bie er mit seinem Brod ernabrte und mit ber Wolle feiner Beerde warmte, und die Gott für diefen Troft preisen, ibn willfommen beigen im Paradiese, in bem ewigen Saufe Gottes, in den Simmeln.

Wir gebieten baher euch, die ihr reich sept in dieser Welt, indem wir Vollmacht haben von unserm großen herrn und Meister, daß ihr stets Gutes thut, daß ihr in einer Reihe von guten Werten leht. Sept barmherzig, wie ener Vater im himmel barmherzig ist, der Gutes thut ohne Aushören. Sept barmherzig! Wie weit? Nach eurer Kraft; mit allem Vermögen, das Gott euch gegeben hat und giebt. Machet nur dies zum Moße bei eurem Gutesthun, nicht die niedrigen Grundsähe und Gewohnheiten der Welt. Wir gebieten euch reich zu seyn in guten Werten. Wenn ihr viel habt, so gebet

auch viel. Umfonft habt ihr es empfangen, umfonft gebet ce auch; fo baß ihr feine Schape fammeln wollet, als im bimmel. Send ftete bereit, auszutheilen jedem nach feinem Bedurfnif. Berbreitet überall, gebet ben Urmen, theilet ben Sungrigen von eurem Brode mit; bededet tie Radten mit Rleibern; beherberget Die Fremden; traget ober ichidet Gulfe ben Befangenen; beilet die Rranten nicht burch Bunder, fondern burch ben Segen Gottes, ber auf euren geschidten Bemubungen rubt. Laffet ben Segen beffen, ber burch freffenben Mangel an bem Rande Des Berderbens war, auf euch fommen! Bertheidigt Die Unterdrudten, führet Die Gache ber Baifen, und machet, bag bas berg ber Bittmen aus Freuten jauchge. Dann wird ber Ronig einft gu bir fagen : "Ich bin hungrig gewesen, und bu haft mich gespeiset; ich bin burftig gemesen, und bu haft mich getrantet ; ich bin ein Baft gemefen, und bu haft mich beherberget; ich bin nadend gewesen, und bu baft mich befleidet; ich bin frant gewesen, und bu haft mich befucht; ich bin gefangen gewesen, und bu bift qu mir gefommen. Romm ber, bu Wefegneter meines Baters, ererbe bas Reich, bas bir bereitet ift vom Anbeginn ber Welt!" Amen.

# Meunte Predigt.

#### Heber die Bergpredigt.

"Miemant kann zwei herren bienen. Entweber er wird einen hassen und ben andern tieben; ober wird einem andangen und ben andern verachten. Ihr könnet nicht Gort dienen und dem Manmon. Darum dage ich euch: sorget nicht sitr euer Leben, was ihr eisen und trinken wertet; auch nicht sitr euren Leik, was ihr anzieben werbet. In nicht bas Leben mehr benn die Speise? und der Leid mehr denn die Kleidung? Sebet die Vögel unter dem himmel an: sie säen nicht, sie ernen nicht, sie sonnen nicht in die Scheunen; und euer himmtsicher Bater nähret sie doch. Sepo ihr denn nicht wiel mehr denn sie? Wer ist unter euch, der seiner Länge eine Elle zusehen möge, od er gleich darum sorget? Und warum forget ihr sitr die kleidung? Schauft die Litten auf dem Kelde, wie sie wachen; sie arbeiten nicht, auch spinnen sie nicht. Ich sage euch, daß auch Salemo in all seiner Herrlichteit nicht besteidet gewesen ist, als derzelben Eins. So denn Gett das Gras auf dem Fetze also stei-

bet, bas boch beute flebet und morgen in ben Dien geworsen wird: sollte er das nicht vielmehr euch thun? Dibr Aleingläubigen! Darum sollt ihr nicht sorgen und sagen: Was werden wir effen, was werden wir trinfen? Womit werden wir und fleiden? Nach soldhem allen trachten die Beiden. Denn euer dimmlischer Bater weiß, daß ihr das alles bedürset. Trachtet am ersten nach dem Neich Gottes und nach seiner Gerechtigfeit; so wird euch solches alles zusallen. Es ist genug, daß ein seglicher Tag seine eigene Plage habe." Matth. 6, 24—34.

Bir lefen von ben Bölfern, welche ber König von Affgrien in die Städte Samariens einsetze, nachdem er das Bolf Israel in die Wefangenschaft weggeführt hatte, "daß sie den Derrn fürchteten und ihren eigenen Göttern dieneten."

(2 Rön. 17, 33 tc.)

Wie genau stimmt boch die handlungsweise ber meisten houtigen Christen mit der Art und Weise dieser heiden überein! Sie fürchten den herrn, sie dienen Ihm äußerlich, und beweisen hiedurch, daß sie eine gewisse Furcht vor Gott haben; aber auf gleiche Weise dienen sie auch ihren eigenen Göttern. Gold, Bergnügen und Ehre sind die Götter dieser Welt, wel-

chen man mehr tient als bem Gott Ifraels.

Wie fruchtlos ist es doch für einen Menschen, versuchen zu wollen, ob er wohl zwei herren dienen könne. It es nicht leicht einzusehen, was die unvermeidliche Folge von solch einem Bersuch seyn muß? Ganz natürlich wird er sich zu dem halten, den er liebt, und wird ihm so anhängen, daß er ihm willig, getreu und fleißig dient, während er vor den Beschlen des Andern nur wenig Achtung haben wird. — Ihr könnet nicht Gott und dem Mammon dienen.

Mammon war der Name des Gottes des Reichthums. hier ift der Reichthum selbst darunter verstanden, Gold und Gilber, Alles, was damit erworben werden fann, wie &. B. Rube,

Ehre und finnliches Bergnügen.

Aber mas haben wir nun unter bem Dienst Gottes gu verstehen, und mas unter bem Dienst bes Mammons?

I. Wir können Gott nicht dienen, wenn wir erstens nicht an Ihn glauben. Der einzig mahre Grund seines Dienstes ist der Glaube an Gott, der die Welt mit sich selber versöhnte durch Jesum Ebristum; der Glaube an einen gnädigen, Sünden vergebenden Gott. Ein solcher Glaube schließt in sich das Vertrauen auf Ihn als unsere Stärke, ohne den wir nichts zu thun vermögen, und der uns jeden Augenblick ausrüstet mit Krast aus der Höhe,

ohne welche es unmöglich ist, Ihm zu gefallen; Bertrauen auf Ihn als unsern einzigen helser, ber uns in ben Zeiten bes Elends errettet; Bertrauen auf Ihn, als unsern Schild und hort, der unser haupt emporhebt über alle unsere Feinde; Bertrauen auf Gott, als ben, in welchem unser Geist allein Ruhe und bie Besriedigung alles seines Sehnens sinden kann.

Der Dienst Gottes besteht zweitens darin, daß wir Ihn lieben. Die Liebe zu Gott, wie sie die heilige Schrift beschreibt, wie sie Gott selbst von uns verlangt und verheißt; dieselbe in uns zu wirken, ist das Berlangen, nur Ihn um sein selbst willen zu besitzen, und sonst nichts, das nicht auf Ihn sich bezieht; sie ist die Freude an Ihm als unserm Herrn, in welchem wir Seligkeit nicht nur suchen, sondern auch sinden; sie ist das Streben, nur Ihn zu genießen als das höchste aller Güter; mit einem Wort: — tiese Liebe ist ein solcher Bests Gottes, daß wir immerwährend dabei selig sind.

Das Dritte, bas wir bei bem Dienste Gottes zu betrachten haben, ift bas Streben, Ihm ahnlich zu fenn, ober

Ihn nachzuahmen.

So sagt auch ein alter Kirchenvater: die beste Anbetung ober der beste Dienst Gottes ist, Ihn nachzuahmen. Wir sprechen hier von der Achnlichkeit mit Gott, oder von seiner Nachahmung im Geiste unseres Gemüths, denn da beginnt bei dem wahren Christen die Nachahmung Gottes. Gott ist ein Geist; und die, welche Ihn nachahmen, Ihm ähnlich werden wollen, müssen es thun im Geist und in der Bahrheit. Gott ist die Liebe! Darum sind die, die Ihm ähnlich geworden, umgesormt nach seinem eigenen Bilde. Sie sind barmberzig, wie Er barmberzig ist; ihre Seele ist ganz Liebe! Sie sind freundlich, gutthätig, weichberzig, und zwar nicht blos gegen die Guten und Freundlichen, nein, auch gegen die Mürrischen. Ja, sie lieben gleicherweise, wie Er, Jedermann, und ihre Barmherzigkeit erstreckt sich auf alle seine Werke.

Noch einen Theil von dem Dienste Gottes haben wir zu betrachten, nämlich den Gehorfam gegen Ihn. Ihn sollen wir verherrlichen durch unsern Leib sowohl, als durch unsern Geist; auch seine äußerlichen Gebote sollen wir halten; uns eifrig so betragen, wie Er uns besiehlt, und sorgfältig Alles vermeiden, was Er verbietet. Ja, daß wir selbst die gewöhnlichen Geschäfte dieses Lebens mit einfältigem Auge

und reinem Bergen verrichten, und alles 3hm opfern in bei-

liger, inbrunfliger Liebe.

Und nun lasset uns auch auf ber andern Seite II. erwägen, was wir unter bem Dienst des Mammons zu verstehen haben. Zuerst meint unser Seiland damit das Bertrauen auf Reichthum, auf Gelt oder auf Dinge, die damit erworben werden können. Verrauen auf unsere eigene Macht und Stärfe, und auf die Rittel, die uns zu Gebote stehen, Alles durchzusehen, was urserem Serzen geställt. Dieß schließt in sich, daß wir uns auf den Reichthum verlassen, als auf das, wovon wir unsere Glückseligkeit erwarten, indem wir von den vergänglichen Gütern dieser Welt die vollige Befriedigung unserer Wünsche erwarten, die wir doch nirgends sinden können als bei Gott. Venn wir dieses thun, danu machen wir die Welt zu unserem Endzweck. Unser letztes Ziel ist, ein immer größeres Maß von zeitlichen Gütern zu gewinnen.

Das Zweite, das wir unter dem Dienst des Mammons zu verstehen baben, ist die Liebe zu der Welt. Es ist der Wunsch, sie um ihrer selbst willen zu besitzen, indem wir unser Herz an sie hängen, und bei ihr unsere Seligkeit zu sinden wähnen, die wir doch so vergeblich bei ihr suchen werden. Ja, diese Liebe zu der Welt schließt in sich jene so traurige Erscheinung, daß sich der Mensch mit der ganzen Kraft seiner Seele auf sie zu stützen sucht; und wenn er auch täglich ersfährt, daß dieses zerbrechliche Rohr ihn nicht stützen kann, es doch in seine Hand ausnimmt, damit es ihm dieselbe durch-

bohre.

Die Welt nach zuahmen, ihr ähnlich zuwerben, ift der britte Theil, ben wir bei dem Dienst des Mammons zu betrachten haben. Wer in dem Dienste Mammons
steht, der verlangt nichts Anderes, als was den Trieben der Welt angemessen ist; er ist irdisch gesinnt, er bildet sich in
einer unordentlichen Selbstliebe viel auf seine eigenen Talente ein und sein größter Wunsch ist die Ehre der Welt; er
fürchtet und verabschaut nichts mehr als ihre Schmach; er fann
teinen Tadel ertragen und ist stereit, Böses mit Bösem zu
vergelten.

Buleht begreift ber Dienft bes Mammons noch in fich ben Gehorfam gegen bie Welt. Wer bem Mammon dient, muß fich auch im Meußerlichen bequemen nach den Grundfägen und Gebräuchen ber Irdischgefinnten; er muß wandeln, wie

fle, auf ber breitgetretenen Straße ber Gewohnheit, ble thm woll Bequemlichteit entgegenwintt; er muß streben, ber Mobe bes großen Saufens zu folgen, und eben beswegen seine Ruhe nur ba zu suchen, wo die Welt sie zu finden mahnt, b. h. er muß sich zum Stlaven seines Fleisches, seiner Luste, Begierben und Reigungen herabwürdigen; er muß thun, was seine

eigene Bemächlichteit, mas fein Bergnugen verlangt.

III. Bas fann nun unläugbarer und flarer fenn, als bas, bag wir nicht Gott und tem Mammon jugleich bienen fonnen? Dug nicht jeder Mensch einsehen, bag man nicht beiden zugleich genugend bienen fann? Bit nicht bas Schwanten zwischen Gott und ber Welt ber gewiffeste Beg, in beiden getäuscht zu werden, und feine Rube weder in dem einen noch in bem andern ju finden? Lernet erfennen, wie troftlos der Zustand beffen fenn muß, ber mohl Furcht vor Gott hat, aber feine Liebe ju 36m; ber Gott bient, aber nicht von gangem redlichen Bergen ; ber nur bie mubevollen Laften, nicht aber auch bie fugen Erquidungen ber Religion erfahren barf. Gein Gottestienst muß ibn in bem bochften Grate ungludlich maden. Geine Religion will ibm bie Freude an ber Welt nicht erlauben, und Die Welt verbietet ihm die Freude an Gott. So muß ihm, bei bem Sinten gwischen beiben, beibes verloren geben, und er wird feine Rube weder in Gott noch in ber Welt finden.

Ein solcher Mensch ist ein Sunder, der zwei Wege wanbelt, wovon der eine vorwärts, der andere ruchwärts geht.
Mit der einen hand baut er auf, mit der andern reißt er
nieder; er liebt die Sünde und haßt sie; unaushörlich sucht
er Gott und flicht doch stets vor Ihm; er will und will nicht;
er bleibt nicht derselbe Mensch einen Tag, ja nicht einmal eine
Stunde lang, sondern ist in einem unaushörlichen Widerspruch
mit sich selbst. D so entschließet euch doch, auf dem einen oder
auf dem andern Wege zu wandeln! Wendet euch entweder
zur Rechten oder zur Linken; wenn Mammon Gott ist, so
dienet ihm, ist aber der herr Gott, so gehorchet diesem. Doch
versuchet nimmer einem von beiden zu dienen, es sen denn

von gangem Bergen!

Jever bentende Mensch muß einsehen, daß es unm og-I ich ift, Gott und bem Mammon zu bienen. Weil hier der äußerste Gegensat stattsindet, so ist auch die unversöhnlichste Feindschaft zwischen beiden, so daß, wenn ihr in irgend einer Rucksicht dem einen dienet, ihr den andern nothwendig ver-

leugnen mußt. Glaubet ihr an Gott burch Chriftum, fetet Ihr euer Bertrauen auf Ihn als eure Stärte, als eure Gulfe, ale euren Schild und unermeglich großen Lobn; fetet ihr euer Bertrauen auf Ihn als eure Geligfeit, als euer Biel in allen Dingen, fo fonnet ihr nicht vertrauen auf Reichthum. Setet ihr aber euer Bertrauen auf Reichthum, bann glaubet ihr nicht mehr, ihr habt aufgebort euch ju verlaffen auf ben lebendigen Gott! - Liebet ihr Gott, fuchet und findet ihr alle eure Geligfeit in 3hm; bann fonnet ihr unmöglich lieben Die Welt und mas in ihr ift. Dann fend ihr ber Welt getrengiget, und die Welt ift es euch! Liebet ihr aber Die Welt, strebet ihr nach ben Dingen, Die ba unten find, suchet ihr eure Seligfeit in ihnen ; bann tonnet ihr Gott nicht lieben. benn die Liebe bes Baters ift nicht in euch! - Ahmet ihr Gott nach, fent ihr barmbergig, wie euer Bater barmbergig tft; fend ihr erneuert in bem Beifte eures Bemuthe nach bem Bilde beffen, ber euch erschaffen bat: - wie tonnet ihr bann ähnlich senn ber gegenwärtigen Welt? Ihr habt ja verleugnet all' ihr Streben und ihre Lufte! Gend ihr aber abnlich ber Belt, trägt eure Geele bas Bild eines irdischen Ginnes, bann fend ihr gemiß nicht erneuert in dem Beift eures Bemuthe ; ihr traget das Bild des himmlischen nicht in euch !-Gehorchet ihr Gott, eurem einzigen Beren; ftrebet ihr feinen Willen ju thun auf Diefer Erbe, wie ihn die Engel erfüllen im himmel: ift es euch dann auch noch möglich, dem Mammon zu gehorchen ? Rein! benn ihr tretet ihre Webrauche und Grundfage unter die Fuge. Gend ihr aber Diener der Belt, lebet ihr wie ber große Saufe babin, suchet ihr andern Menfchen und euch felbst ju gefallen, bann fonnet ihr feine Diener Gottes fenn. Dann fend ihr von eurem Meifter, von eurem Bater, bem Teufel.

Darum sollst du anbeten den Herrn, deinen Gott, und Ihm allein dienen. Du sollst alle die Gedanten, zwei herren zu gehorchen, Gott und dem Mammon dienen zu wollen, schwinden lassen; du sollst dir keinen Endzweck, keine Hüse, keine Geligkeit vorsetzen außer Gott. Wenn dies der einzige Zweck eures Lebens ist, dann ruse ich euch mit unserem herrn zu: "Gorget nicht für euer Leben, was ihr esfen ober trinken sollet, auch nicht für euren

Leib, was ihr anziehen werdet."

IV. Unser herr verlangt hier nicht, daß wir und aller irbifchen Sorgen entschlagen sollen, -Leichtsinn und Bleich-

gültigkeit, Trägheit und Schläfrigkeit in irtischen Weschäften reimen sich mit ber Religion Jesu Christi nicht. Ein wahrer Christ verabscheut die Trägbeit ebenso sehr, als die Trunkenheit, und flieht den Mussiggang, wie den Chebruch.

Es ift der Wille Gottes, daß jeder Mensch arbeiten soll, um sein eigenes Brod zu verdienen; ja, daß jeder nicht nur sur sich selbst, sondern auch für seine Angebörigen, für seine Familie sorgen, niemand etwas schuldig zu seyn, sondern ehrlich erfunden zu werden in aller Menschen Augen. Dieß können wir aber nicht bewerkftelligen, ohne einige Sorgen in unserem Gemüth zu haben; ja öfters nicht einmal ohne lange und ernstliche Sorgen.

Ja, es ift Gott weblgefällig, bag wir so für Alles forgen sollen, was wir zur Sant nehmen, bag wir einen beutlichen Begriff und Plan unserer Beschäftigung entwersen, ehe wir sie beginnen; bag wir von Zeit zu Zeit bie Fortschritte über- legen, bie wir zu maden haben, um zu einer fraftigen Aus-

führung Alles vorzubereiten.

Bas ber Berr bier verbietet, ift bie angfiliche, unruhige, Marter und Qual bereitente Gorge bes Bergens, welche gum Boraus iden alles Elend befürdtet, und uns vor ber Beit bamit qualt. Er verbietet einzig und allein bie Corge, melde burch bie Jurcht vor bem, mas morgen fommen wird, allen Segen bes beutigen Tages vergiftet, und vor Beforgniß megen ber Bufunft fid nie völlig ber gegenwärtigen Guter freuen tann. Dieje Corge ift nicht allein eine fcmergliche und idredliche Rrantbeit ber Ceele, nein! fie ift auch eine fcmere Gunte gegen Gott! Edließt fie nicht ben Berbacht in fich, bag ber große Richter nicht recht richte, bag er nicht Alles mobl mache? und ift fie benwegen nicht eine bobe Beleidigung bes gnabigen Regierere und meifen Berforgere aller Dinge? Liegt in Diefer Sorge nicht bie Vermuthung, bag es Gott an Weisheit mangle, indem Er unfere Bedurfniffe nicht fenne, ober an Bute, indem Er nicht fur Alle forge, Die ihr Bertrauen auf Ihn setzen ?

D hütet euch baher vor unruhiger, ängstlicher Bekümmerniß in diesem Sinne. Laßt euch stets die Wahrheit vor Augen schweben: Aengstliche Serge ist unrechtmäßige Sorge! Mit einem einfältigen Auge auf Gott thut Alles, was euch obliegt, um ehrlich ersunden zu werden vor aller Menschen Augen; und bann übergebet Alles befferen Santen, vertraut

ben gangen Erfolg Gott an.

Sorget nicht auf angitliche Weife, auch nicht für euer Leben, was ihr effen und trinten follt, ober für euren Leib, mas ihr angieben follet. Ift nicht bas leben mehr als bie Speife? und ber Leib mehr, benn bie Eleidung? Er, ber euch das Leben, Die größere Gabe gegeben bat, Er wird es euch auch erbalten. Wenn Gott euch ten Leib gegeben bat, wie konnt ihr tann zweifeln, tag Er euch auch Rleiter gutom= men laffen wird, ihn gu bedecken? Wie vielmehr wird Er ties thun, wenn ihr euch felbit 3hm übergebet, und 3hm mit eurem gangen Bergen Dienet! "Bebet eure Augen, und febet an die Bogel in der Luft; fie faen nicht, fie ernten nicht, und sammeln auch nicht in Die Schennen; und boch mangelt ihnen nichte, euer himmlischer Bater ernährt fie! Gend ihr benn nicht viel beffer benn fie ?" Sabt ihr nicht einen höbern Berth in den Augen eures Schöpfers? Und wer von euch fann, wenn er auch jorget, feiner Lange eine Elle gufeten? Belden Rugen babt ihr benn von euren angflichen Gorgen? Reinen! fie find jederzeit fruchtlos und vergeblich!

Und warum sorget ihr für eure Rleidung? Sabt ihr nicht einen täglichen Vorwurf, so oft ihr eure Augen öffnet? "Sebet die Lilien auf dem Felde, wie sie wachsen! sie arbeiten nicht, auch spinnen sie nicht; und doch sage ich, daß selbst Salomo in aller seiner Herrlichkeit nicht gekleidet war wie eine von diesen. Wenn nun Gott das Gras auf dem Felde also kleidet, das doch heute stehet und morgen in den Ofen geworfen wird, — warum sollte Er es nicht vielmehr euch thun? D ihr Kleingläubigen!" Ihr, welche Er schuf, um in alle Ewizseit Aubilder seiner eigenen Ewizseit zu senn; ihr send in der That Kleingläubige, wenn ihr auch nur einen Augenblick an dieser Liebe und Sorge für euch zweiseln könnet!

Darum sorget nicht, sagend: was sollen wir essen, wenn wir nicht Schätze sammeln auf dieser Erde? Was sollen wir trinken, wenn wir unser Auge stets auf Gott gerichtet, nur Ihm dienen aus allen Kräften? Womit werden wir uns kleiden, wenn wir uns nicht richten nach der Welt, wenn wir denen entgegen handeln, die uns nüten können? Nach allen diesen Dingen trachten die Heiden, die Gott nicht kennen. Aber ihr wisset es ja, daß euer himmlischer Vater weiß, daß dieß euch nöthig ist. Und Er hat euch einen Weg gezeigt, auf dem ihr unsehlbar ganz gewiß versorgt send: Trachtet

am ersten nach bem Reich Gottes und nach feiner Gerechtigkeit, so werden euch alle

Diese Dinge hinjugegeben werben.

V. Trachtet zuerst nach dem Reich Gottes! Laffet dies eure erste Angelegenheit seyn, daß Gott, der Bater unseres Herrn Jesu Christi, der seinen eingebornen Sohn dahin gab, daß wer an Ihn glaube, nicht verloren werde, sondern das ewige Leben habe, — daß Er in euren herzen regiere; daß Er sich in eurer Seele offenbare, in ihr wohnen und herrschen möge; daß Er hinauswerse jeden Gedanken, der sich erhebt wider die Erkenntniß Gottes, und daß Er unter die Herrschaft des Gehorsams Christi jegliche Sorge zwinge. Lasset Gott die alleinige Herrschaft ohne Nebenbuhler in eurem ganzen Herzen haben! Er sey euer Berlangen, eure Freude, eure Liebe; so daß alles, was in euch ist, unaufhörlich rusen möge; der Herr unser Gott herrschet allmächtig.

Trachtet nach dem Reich Gottes und nach seiner Gerechtigkeit! Gerechtigkeit ist die Frucht von Gottes Resierung in dem Herzen. Aber was ist Gerechtigkeit ohne Liebe? Ich meine die Liebe zu Gott, zu allen Menschen, die aus dem Glauben an Jesus Christus entspringt und Demuth, Sanstmuth, Leutseligkeit, Langmuth, Geduld, und alle anderen Früchte des Geistes erzeugt. Trachtet nach dieser Gerechtigkeit, die seine Gabe und sein Werk ist, die sein Vild in in eurer Seele erneuert: und dann werden euch alle diese Dinge hinzugegeben werden; alles was der Leib nöthig hat, und war solch ein Maß davon, als euch nühlich ist. Die Sorge für dieses hat Gott auf sich selbst genommen; werset daher alle eure Sorgen auf Ihn; Er weiß, was euch sehst, und ist stets willens euch zu geben, was immer ihr von Ihm begebret.

VI. "Darum sorget nicht für den an dern Morgen!" Richt nur verbietet unser herr die Sorge, wie ihr euch mehr Nahrung verschaffen, als ihr essen, oder mehr Kleiber, als ihr anziehen könnet; oder wie ihr mehr Geld erwerbet, als euch zu dem einfachen und vernünstigen Zweck eures Lebens von Tag zu Tag nöthig ist: Nein, Er verbietet euch die ängstliche Sorge für die unumgänglich nöthigen Dinge des Lebens! Machet euch nicht selbst Bekümmerniß mit dem Gedanken, was ihr in einer Zeit thun wollet, die jett noch fern ist. Bielleicht kommt diese Zeit nicht mehr, weil ihr ja nur Geschöpfe eines Tages sept.

Bor allen Dingen forget nicht um gutunftige Dinge, um

baburch eure gegenwärtige Schuldigkeit vernachläffigen zu konnen. Dies ift die ungludlichfte, und leider! fo gewöhnliche Art ber Sorgen fur ben andern Morgen. Bie viele, wenn wir fie ermahnen, ihr Bewiffen rein zu erhalten von jeber Befledung und abzulaffen von bem, mas offenbar vom Bofen ift, tragen fein Bedenten, uns zu erwiedern : Wie wollen wir benn leben ? Muffen wir nicht forgen für und felbft und für Die Unfrigen ? Und bies, mahnen fie, fen ein hinreichender Grund, ju beharren in wiffentlicher Gunte. Gie fagen's und denten's vielleicht, daß - wenn fie Gott dienten, es nicht lange anftunde, bis fie ihr Brob verlieren wurden. Gie wollen fich anschicken gur Ewigfeit, aber es bangt ihnen, an bem Nothigen fur Diefes Leben Mangel gu leiden! Ja, fie Dienen dem Teufel um einen Biffen Brod; fie fahren gur Solle aus Furcht vor bem Mangel; fie werfen ihre armen Geelen weg, damit ihnen ja nie fehlen moge, was fle für ihren Korper bedürfen !

Es ist nicht felten, daß die, welche ben himmel wegwerfen, um sich das Irdische zu sichern, das eine verlieren und das anbere nicht gewinnen. Der eifrige Gott läßt dieses in dem

weisen Lauf seiner Borfehung oft gu.

Noch eine andere Art, auf eine unrechtmäßige Beife fur ben morgenden Tag zu forgen, giebt es, die ebenso in diesen Worten verboten ift; nämlich in Beziehung auf geiftliche Dinge. Wie oft forgen wir in Beziehung auf bas, was bald tommen werde, und vernachlässigen, mas jest von unfern Sanden gefordert wird. Ach, wie unmertlich gleiten wir gu Diesem Fehltritt bin, wenn wir nicht stets wachsam im Gebete find! Wie leicht find wir hinweggeführt in eine Art von wachendem Träumen, in welchem wir weit entfernte Plane entwerfen und ichone handlungen aufzeichnen nach unferer eigenen Einbildung. Wir benten, wie viel Gutes wir thun wollen, wenn wir auf folch' einem Plat ftehen, ober wenn folch eine Zeit gekommen fen; wie nüglich, wie fruchtbar wir fenn wollen an guten Werten, wenn wir in leichteren Umftanben sepen, wie eifeig im Dienst Gottes, wenn uns fein folches hinderniß mehr ben Fortgang versperre.

Der vielleicht lastet Schwermuth auf eurer Seele! Gott verbirgt scheinbar sein Angesicht vor euch, ihr sehet wenig von dem Lichte seiner erbarmenden Liebe. Wie natürlich ist es, in solch einer Beschaffenheit des Gemüths zu sagen: "D wie will ich Gott preisen, wenn das Licht seiner Gnade wieder in

meiner Seele aufgeht! Wie will ich auch Antere zu feinem Preife aufmuntern, wenn feine Liebe wieder völlig ausgegoffen ift in meinem Bergen! Dieg und jenes thue ich; ich will fprechen von Gott an allen Orten und mich bes Evangeliums Christi nicht ichamen; bann will ich die Beit wieder einbringen und jede Babe, bie ich empfing, auf bas Meugerfte benuten!" Glaubet euch felbst nicht! Bewiß ihr werdet tiefes nicht thun, außer ihr thut es jest. Der, welcher im Rleinen treu ift, in welcher Lage er auch immer fich befinde, ob in bem Wefen ber Welt ober in ber Furcht und Liebe Gottes, ber wird auch im Größern treu fenn! Aber, wenn bu ein Pfund in bie Erde vergrabit, bann wirft bu auch funfe vergraben, b. h. Alles, mas tir gegeben mirb. Saft bu aber bann Soffnung, noch mehr zu betommen? Bewiß feine! benn nur Dem, ber ba hat, ber das benütt, mas er hat, bem wird gegeben, bis er die Gulle babe; aber von Dem, ber nicht bat, ber die Gnadengaben, die er in einem großeren oder fleineren Magitabe icon empfangen hat, nicht benütt, bem foll auch bas genommen werten, bas er bat!

Sorget auch nicht in Beziehung auf die Berfuchungen bes morgenden Tages. Dies ift ein ebenfo gefährlicher Fallftrid! Dentet nicht: "wenn folde fcmere Berjuchungen tommen, was follen wir thun? Wie werden wir bestehen? 3ch fühle, daß ich nicht fähig bin ben Feind zu besiegen." Wohl ift es wahr, ihr habt die Rraft nicht, tie ihr in eurer Roth bedurfet; ihr fend gu tiefer Beit nicht fahig ben Feind gu betampfen ; aber zu biefer Beit wird er euch, nach bem Willen ber Bnabe Gottes, nicht angreifen. Ihr follt nicht widerstehen ber Berfuchung, die ihr nicht habt. Wenn aber die Berfuchung fommt, bann wird fich auch die Gnate zeigen. In bem größeren Rampf werbet ihr größere Rraft haben ; find bie Leiden ungemein wird auch ber Troft von Gott in bemfelben Grade ungemein fenn! Go bag in jeder Lage Die Onade Gottes hinreichend für euch fenn wird. Bewiß, Er läßt euch nicht versuchen, mehr als ihr gu tragen im Stande fent, und in jeglicher Berfuchung mird feine Sand euch Wege zeigen, auf welchen ihr entrinnen tonnet. Wie eure Tage, fo follen auch eure Krafte fenn!

Lasset baher ben morgenden Tag für bas Seine sorgen. Wenn der Morgen kommt, dann benket auf ihn. Lebet für ben heutigen Tag! bas sey eure ernstlichste Sorge, euch in seder gegenwärtigen Stunde zu bessern. Nur diese ist euer eigen, und sie ist such allen. Die Vergangenheit ist ein Nichts, als

vb fie nie gewesen mare; die Zutunft ift nicht für euch, fie steht nicht in eurer Wewalt! Bertaffet ench nicht auf bas, was tommt; ihr wiffet nicht, was ber nächste Jag bringen wird. Darum lebet für jeden Jag, verlieret ja feine Stunde, nüget

ben Augenblid : benn nur Er ift euer Antbeil!

Gern trage um seines Ramens willen jeden Tag, mas Er Dir auflegt; blide aber nicht auf Die Laften bes fommenben Tages. Es ift genug, bag ein jeder Tag feine eigene Plage babe. Es ift ein foftlicher Balfam, von ber Weisheit Gottes bereitet und vericbieden vertbeilt unter feine Rinder, je nach ben verschiedenen Krankbeiten ibrer Geelen! Er giebt jeden Tag fo viel als nothig ift, und richtet es ein nach dem Bedurfnig und ber Rraft bes Rranten. Und auch bu, forge nicht! befommst jeden Tag so viel, als dir bis morgen gureicht. Willst bu noch mehr zu dem thun, was bir schon gegeben ist? Dann wird es mehr, als bu tragen fannft! Dieg ift aber ber Weg nicht jum Beil, fondern jum Berderben beiner Scale! Mimm taber gerate fo viel, als tir jeten Tag gegeben wird; leite und thue jeden Tag, was Er will! Uebergieb von Tag gu Lag bid felbit, beinen Leib, beine Geele und beinen Weift Gott Durch Jefum Chrift. 2Guniche nichte, als bag Gott verporrlicht werde in Allem, was du bijt, was du thujt, was du leiteft. Trachte nach nichts als nach ber Ertenntnig Gottes und feines Cobnes Jefte Chrifti burch feinen beiligen Beift. Strebe nur barnach, 3bu gu lieben, 3bm gu tienen, bich in Ihm gu freuen in diefer Stunde und in alle Emigfeit.

Gott, bem Bater aber, unserem Schöpfer, Gott bem Sohne, unserem Erlöser, Gott bem beiligen Geifte, ber und beiligt, sen Ehre und Preis, herrlichteit und Majestät in

Emigfeit! Amen.

# Behnte Predigt.

#### Neber die Vergpredigt.

"Michtet nicht, auf bag ihr nicht gerichtet werbet. Denn mit welcherfei Gericht ihr richtet, werbet ihr gerichtet werben; und mit welcherlei Maß ihr messen, wird ench gemessen verzen. Bas siedest du aber den Splitter in beines Bruders Ange, und wurf nicht gewahr bes Balten in beinem Ange? Doer wie barfit du jagen zu demem Bruder: Halt ich will bir ben Splitter aus beinem Auge gieben? Und siebe, ein Balfen aus beinem Auge; Du heuchter, ziebe am ersten ben Balfen aus beinem Auge; barnach besiebe, wie du ben Splitter aus beines Bruders Auge ziehest. Ihr sollt das heiligtdum nicht den Hunden geben, und eure Perlen sollt ihr nicht vor die Saue werfen, auf daß sie bieselbigen nicht zertreten mit ihren Füßen, und sich wenden und euch zerreißen. Bittet, so wird euch gegeben; suchet, so werder ihr sinden; flooset an, so wird euch ausgerban. Welcher in unter euch Menichen, so ihr sein Sohn bitret um Brod, der ihm einen Tein tiete? Der so er ihn bittet um einen Fisch, der ihm eine Schlange biete? So benn ihr, die ihr doch auf seyd, könnet bennoch euren Kindern gute Gaben geben; wie vielmehr wird euer Vacer im himmel Gutes geden tenen, die Ihn bitten? Alles nun, was ihr wollet, daß euch die Lenen, die Ihn bitten?

Unser herr hatte nun den wichtigsten Theil seiner Predigt geendet, Er hatte sich über den Inhalt der mahren Religion geäußert und zur Erlangung derselben die Borschriften gegeben, nach welchen wir und in all' unserm Thun und Lassen richten sollen, und nun geht Er über auf die wichtigsten

hinderniffe biefer Religion.

Das erste hinderniß, vor dem Er uns warnt, ist bas Richten. Richtet nicht, daß ihr nicht gerichtet werdet! hütet euch, Andere zu verurtheilen, damit ihr nicht verurtheilt werdet von dem herrn. Denn mit welchem Gericht ihr richtet, werdet ihr gerichtet werden, und mit welchem Maße ihr messet, wird euch wieder gemessen werden. Eine beutliche und unpartheilsche Regel, wobei Er es euch selbst an-heimstellt, zu entscheiden, wie Er mit euch handeln soll in dem

Gericht bes großen Tages.

Es giebt keinen Zeitabschnitt von ber Stunde unserer ersten Reue und unseres ersten Glaubens an, bis wir vollkommen sind in der Liebe, worin tiese Warnung nicht jedem Kind Gottes nöthig wäre. Die Gelegenheiten zum Richten sehlen niemals und der Bersuchungen dazu sind unzählige. Manche derselben sind so seiner Art, daß wir in eine Sünde fallen, ehe wir Gefahr besürchten. Wie viel Unheil stiftet der an, welcher Andere richtet; er verwundet seine eigene Seele, während die von ihm Gerichteten in ihrem Lauf gehindert und muthlos gemacht, wo nicht gar ins Berderben gestürzt werden. Doch scheint es nicht, als ob unser herr allein oder hauptsächlich die Warnung für Kinder Gottes entwerse; nein, vielmehr noch sür die Kinder dieser Welt, für die Menschen, die Gott nicht tennen, und dennoch diesenigen richten wollen, welche sich bemühen, demüthig, barmherzig und reines Herzens zu sepn;

bie ernstlich munichen ein größeres Mag ber heiligen Beschaffenheit bes Bergens gu befommen, als fie bis jest haben. Welche Entschuldigung haben sie, daß fie nicht auch in ihre Fußstapfen treten, ihr Erempel nachahmen und benen folgen, Die Chrifto angehören ? Wir wollen und nach einer Entschulbigung für fie umfeben, und fragen, warum fie bie verachten, Die fie boch nachahmen follten? - Gie wenden nämlich ihre Beit dagu an, Die Fehler ihrer Debenmenichen aufzufinden, anstatt ihre eigenen gu beffern. Gie find fo beschäftigt, Die Wege Anderer zu untersuchen, baß fie vor bem Allen nicht zu fich felbst fommen.

Bu biefem gehört besonders bas, mas unfer herr nun fagt: Warum fieheft bu ben Splitter (bas Stäubchen) in beines Bruders Muge? Warum fieheft bu bie Schwachheiten, die Gebrechen, Die Grrthumer der Rinder Gottes? und beachteft nicht den Balten in beinem eigenen Auge? . Du bedentit nicht bie verdammungewürdige Unbuffertigfeit, ben fatanifchen Sochmuth, die in bir mohnende Gelbitsucht und abgottijche Liebe gur Belt, Die bein ganges Leben zu einem Greuel vor Gott macht. Mit welch' ungeheurer Corglofigfeit und Gleichgültigfeit springst du über alles tieses in ben Schlund ber Bolle! Und wie fannft bu ju beinem Bruder fagen: Lag mich ben Splitter aus beinem Auge gieben! - bas lebermaß von Gifer fur Gott, bas Uebertriebene beiner Gelbstverläugnung, Die ju große Entziehung von weltlichen Gorgen und Weichaften, Das Berlangen Tag und Nacht im Gebete gu bleiben, oder die Borte bes emigen Lebens ju horen; bies alles lag mich ausziehen! Aber fiebe! ein Balten ift in beinem eigenen Auge! Richt blos ein Stäubchen, wie eines von ben porhin angeführten! bu Beuchler! Warum mageft bu bir bie Corge für Undere an, und haft noch nie geforgt für beine eigene Geele? Warum willft bu bir einen Schein von Gifer für bas Reich Gottes geben, wenn bu in ber Wahrheit Gott weder fürchteft noch liebest? Buerft ziehe den Balten aus deinem eigenen Auge! Reiß zuerft aus ben Balfen der Unbußfertigfeit. Lerne bich felbit ertennen, als Gunter; fuble es. bag bein Inneres gang und gar verdorben ift und daß der Born Gottes auf bir ruhet! Biehe aus ben Balfen bes Stolges! Berabicheue bich felbit, bemuthige bich in Ctaub und Ufche, werde fleiner und immer fleiner in beinen Augen! Reiß aus ben Balten ber Gelbftfucht! Lerne, mas es beißt: Wenn Jemand ju mir fommen will, ber verleugne fich felbit!

Berleugne bich felbit und nimm bein Rreu; auf tich täglich! Lag beine gange Seele ausrufen ; 3ch fam bernieber vom himmel, (benn taber fammit ja auch bu, unfterblicher Beift, ob du es einsiehft ober nicht!) nicht zu thun meinen eigenen Willen, sondern ben Billen beg, ber mich gefantt bat! -Reiß aus ten Balten ber Weltliebe! Liebe nicht Die Welt noch ibre Dinge, fontern fer tu ibr und fie tir getrengigt! Ruge fie gwar, aber genieße Gott, indem bu all beine Celigfeit in 36m fuchit! - Bor allen Dingen aber reife aus ben Balten ber Corglofigteit und Gleichgültigfeit! Bebente ce tief! Eine ift Roth! Eines, um bas bu bid bisher fo fparlich befümmert haft! Erfenne unt fühle, welch' ein armer, elenber Murm bu bift und gittre vor tem ungeheuren Schlund. 2Bas bift tu? Gin jum Tod geborner Gunder, ein Blatt, tabingeriffen vom Wind; ein Dunft, ter ichnell binmegidwintet, ber fich jest zeigt und bann in ber Luft verfließt, um nicht mehr geschen zu werden. Bedente tiefes wohl! lind bann erft fiche, wie du ten Splitter aus beines Bruders Muge giebeit. Dann erft, wenn bu vollkommen erfannt bait Die Mangel beiner eigenen Geele, bann fiebe, wie bu auch beinen Mitbruder besserft.

Aber was meint unfer herr eigentlich mit bem Wort: Richtet nicht? Was ift bas Gericht, bas bier verboten ift? Es ift nicht baffelbe, mas wir unter üblen Nachreten verfteben, obgleich biefes oft bamit verbunden ift. Beim üblen Nachreden ergablen wir etwas Bojes, bas fich auf eine abmefende Perfon bezieht; beim Richten aber ift es gleichgultig, ob Die Person abmesend ober gegenwärtig ift. Auch foliegt bas Richten nothwendig nicht nur bas Sprechen ein, fondern auch Die bofen Wedanten über Undere. Das Urtheilen über Unbere auf eine Art und Weise, die mit ber Liebe im Widerfpruch steht, ift bas Gericht, bas hier verdammt wird, und diefes Richten tann auf verschiedene Art geschehen. Wir tonnen 1) einen Undern für einen Berbrecher halten, menn er's nicht ift; ober ihm, wenigstens in unferm Gemuth, etwas gur Laft legen, woran er schuldlos ift, Borte, die er nicht gesprochen, Sandlungen, die er nicht gethan hat. Wir fonnen benfen, bag bie Urt und Weise seines handelns nicht recht fen, wo ber herzenskundiger nichts Anderes als Ginfalt und fromme

Aufrichtigkeit erblickt.

Aber wir können in tie Sunde bes Richtens 2) auch baburch fallen, daß wir einen Menschen für strafbarer halten als er es wirstich ift. Es ist in unserer Natur, einen unserer Brüder, der seinen Tebler anerkennt, noch tieser in demsetben zu vermuthen. Wir sind dann bereit, alles Gute, das wir an ihm sinden, gering zu schähen. Ja, wir sind sogleich zu dem Glauben veranlaßt, daß gar nichts Gutes mehr in dem übrig sey, an welchem wir etwas Schlechtes gesunden haben. Die Liebe solgent aus dem Falle eines Menschen nicht, daß er sich angewöhnt babe, so zu bandeln. Und geseht auch, er bätte sich einen Tebler angewöhnt, so schließt die Liebe doch nicht mit ein, daß er stets so bleiben werde, noch weniger, daß er auch anderer Sünden wegen strasbar sey, weil er es wegen dieser ist. Diese ungerechten und lieblosen Schlüsse gehören alle zu dem sündhasten Richten, vor welchem uns der Herr warnt.

Eine 3te Art von fündlichem Richten ift, bag man einen Menschen schnibig erklart ohne hinreichende Bengniffe. Und find and Die Ibaten, die mir vermuthen, mabr, jo fpricht und diejes roch nicht los; benn fie follen nicht blos vermuthet, fondern bewiesen segn; und ebe tieg ber Gall ift, follen wir nicht barüber richten. Auch find wir nicht zu entschaldigen, wenn wir ein Urtheil fallen, bevor ter Ungeschuldigte für fich felbit gesprechen bat. Gelbst ein Jude fann und lehren, wie die blope Gerechtigfeit fich ertlart fur Die Barmbergigfeit und bruderliche Liebe : "Richtet auch unfer Beiet Jemand, fagt Mitodemus, ehe man ihn gehöret hat, und weiß, mas er that?" (Joh. 7, 51.) Ja, ein Beide erklärte: "Es ift nicht Die Urt und Beife ber Romer, einen Mann gu verurtheilen, che ber Berflagte feinen Untlägern gegenüber gestellt worden, und er frei für fich felbit gesprochen bat über bas Berbrechen. beffen man ihn beschuldigt." In ber That wurden wir nicht fo leicht in bas fundige Richten bineingerathen, wenn wir die Regel befolgten, Die ein anderer Beite, ter romifche Philojoph Seneta, als ben Magitab feines Sanbelne feftftellt, intem er fagt: "Ich bin fo entfernt bavon bie Aussagen biefes ober jenes Menschen über einen andern leicht ju glauben, bag ich nicht einmat schnell und augenblicklich bas Zeugniß eines Mannes von fich felbst annehme. Ich bewillige ibm ftete noch eine zweite Aussage, und viel Zeit zum Ueberlegen." Gebe nun hin, du, ber bu bich einen Chriften nennft, und thue beggleichen, bamit nicht ber Beibe auftrete und bich verbamme an ienem Tage.

Unser herr lehrt uns, wie wir bas Unheil bes Richtens

verhüten können: "Wenn bein Bruber wiber dich fündiget (ober wenn du hörst oder meinst, er habe es gethan), so gehe hin und sage ihm seinen Fehler zwischen dir und ihm allein. (Dies ist der erste Schritt, den du zu machen hast.) Sollte er aber nicht hören wollen, so nimm einen oder zwei mehr, daß jedes Wort durch den Mund zweier oder dreier Zeugen bestätigt sey. (Dies ist der zweite Schritt.) Will er auch diese nicht hören, so sage es der Gemeinde," entweder den Borstehern oder der ganzen Bersammlung. Dann hast du beinen Theil gethan; dann dente nicht mehr daran, sondern über-

laffe bas Bange Gott.

Wefest aber, bag bu burch bie Gnabe Gottes ben Balfen aus beinem eigenen Muge gezogen haft und fieheft nun ben Splitter ober ben Balten in beines Bruders Muge; bann bute bich, daß bu bir nicht felbit ichadeft in dem Beftreben ihm gu helfen. Dies ift ein zweites hinderniß in ber Gottfeligfeit. Bute bich vor einem Gifer, welcher ber Erkenntnig nicht gemäß ift; benn bas ift ein anderes großes hinderniß auf Diesem Wege. Wenn uns selbit die Augen geöffnet find, wundern wir und, daß nicht alle Menschen Diese Dinge feben, Die wir boch so deutlich ertennen; und wir machen une bann feinen Zweifel, daß wir allen benen die Augen öffnen follten, mit welchen wir einigen Berfehr haben. Daber greifen wir alle ohne Bergug an, und wollen fle zwingen zu feben, mas fie nicht mogen. Aber bei bem üblen Erfolg Dieses unzeitigen Eifers leidet oft unsere eigene Seele. Um Diesen vergeblichen Aufwand unferer Rrafte ju verhindern, fügt unfer herr noch eine Barnung bei, Die fur Alle nothig ift, befonders aber für Diejenigen, Die noch feurig in ihrer erften Liebe find: "Gebet nicht bas Beiligthum ben bunden und werfet eure Perlen nicht vor die Schweine, damit fie Dieselben nicht unter ihre Füße treten, und fich wenden und euch gerreißen."

Gebet nicht bas Beiligthum ben hunben!"
Hütet euch aber vor dem Gedanken, daß einige diesen Namen verdienen, ehe ihr einen unbestreitbaren Beweis davon habet. It es aber klar und unstreitig bewiesen, daß sie Feinde Gottes und des Evangeliums sind und die Wahrheit lästern, so fanget keinen Streit mit ihnen an über die Vergebung der Sünden und die Gabe des heiligen Geistes, sondern sprechet mit ihnen in ihrer Weise und über ihre eigenen Grundsäte. Mit einem Wollüstling redet von Gerechtigkeit, Keuschheit und dem Gericht. Dies ist der wahrscheinlichte Weg, selbst einen

Felix gittern gu machen. Sobere Wegenstände aber haltet gu-

rud für Menschen von höberer Ginficht!

"Berfet nicht eure Perlen vor bie Goweine!" Bodit ungerne jedoch fället Diefes Urtheil über einen Meniden; aber wenn die That es unzweifelhaft an ben Tag legt, bağ bas Schwein fich nicht bemubt, feine Ratur gu verbergen, wenn es fich fogar feiner Schande rubmt, wenn es feinen Unspruch auf Reinigfeit macht, weder im Ginn noch Bandel, wenn es mit Gier alle Werte ter Unreinigfeit vollbringt ; bann werfet eure Perlen nicht vor Diefe. Rebet mit Diefen nichts von den Gebeimniffen Des Reiches Gottes, nichts von ben Dingen, für welche fie feine Mugen gu fchen und feine Dhren ju boren haben, bie fie alfo auch in ihrem Bergen nicht verstehen tonnen. Saget ihnen nichts von der großen und herrlichen Berheißung, Die und Bott in feinem Sohn von feiner Liebe gegeben hat. Gerade fo viel Erkenntniß und Wefdmad, als Die Schweine von Perlen haben, haben Diejenigen von ben Gebeimniffen bes Evangeliums, welche in ben Schlamm Diefer Welt, in ihre Lufte, Begierden und Gorgen versentt find. D merfet ja nicht folde Perlen vor diefe Menichen, Damit fie Dieselben nicht unter ihre Guge treten, Damit fie nicht ganglich verachten, mas fie nicht verfteben, und übel von den Dingen reben, Die fie nicht kennen. Ja, und wie wahrscheinlich ift es, bag bies nicht ber einzige Nachtheil ift. ber baraus folgen wird. Ronnet ihr euch wundern, daß fie fich nach der Beschaffenheit ihrer Natur gegen euch tehren und euch gerreißen ? bag fie euch Gutes mit Bofem, Gegen mit Fluch, und euren guten Willen mit Sag vergelten?

Aber wenn auch all' eure Bemühungen sehlschlagen, durch Belehrung und Ermahnung eure Mitmenschen zu retten, so bleibt euch doch noch ein unsehlbares und allgemein anwendstares Heilmittel übrig. Es ist das Gebet. Darum, was ihr immer verlangen möget für Andere oder für eure eigene Scele: "Bittet, so wird euch gegeben; suchet, so werdet ihr finden; klopfet an, so wirdeuch aufgethau." Die Bernachlässigung des Gebets ist das dritte große hinderniß in der heiligung; denn nie haben wir etwas, wenn wir nicht beten. Dwie demüthig, wie barmherzig wäret ihr jest, wenn ihr ohne Unterlaß darum gebetet hättet? Darum bittet wenigstens jest, und es wird euch gegeben. Bittet, daß ihr gänzlich erfahren und vollkommen ausüben möget die Religion, von wel-

der unfer herr ein jo ichones Bilo entwirft. Guchet auf tem von Ihm verordneten Wege, burch Goriden in ber Edbrift, burd Anhören feines Worts, burch Radtenten garüber, burch Faften, burch Genuß bes beiligen Abentmable, und mabrlich, ihr werdet finden. 3hr follt fie bann finden Die Perle von unermeglichem Werthe, ben Glauben, ter Die Welt überwindet, ben Grieben, welchen Die 2Belt nicht geben fann, und Die Liebe, Die bas Pfant ift eurer Erbidaft. Rlopfet an burch Beharrlichfeit im Webet, und auf jedem andern Wege bes herrn; fend nicht tleingläubig, bringet binan gum Biele und nehmet feine Berweigerung an ; laffet Ibn nicht, bis Er euch fegnet. Co flopfet an, und bie Thure ber Barmbergigfeit und ber Beiligfeit, Die Thure bes himmels wird euch geoffnet merben.

Unfere Bergenebartigleit, Die fo fdwer an Die Gute Gottes glaubt, veranlagte unfern herrn, weitläufig über Diefen Puntt ju ipreden, und bas, mas Er fagte, noch einmal zu wiederholen und gu bestätigen. Er jagt beshalb: "Denn wer ba bittet, ber empfangt; und wer ta fuchet, ter fintet, und bem, ber antlopfet, foll aufgethan merten." Siemit nimmt ber herr jedem Meniden allen Unlag gur Bergagtheit binmea, er foll nicht vergevens bitten oter fuchen, eter antlovien. Die Berheißung ift fo feft, als die Grundpfeiler ber Belt! Ja, noch fefter, benn himmel und Erte werten vergeben, aber

Seine Worte bleiben !

Um alle Einwendungen bes Unglaubens abzuschneiben. erlautert unfer geliebter Berr feine Ausspruche noch weiter. indem Er fich in ben folgenden Berfen auf bas beruft, mas in unfrer eigenen Bruft vorgeht. "Belder Menich," fagt Er, nift unter euch, wenn ibn fein Cobn bittet um Brod, ber ibm einen Stein bicte?" Coon eine naturliche Liebe wird es euch nicht gulaffen, tem eine vernünftige Bitte abgufchlagen, ben ihr liebet. "Der wenn er ihn bittet um einen Gifch, ber ibm eine Schlange gebe ?" Werbet ihr ihm eine gefahrliche schadliche Cache reichen, ftatt einer nutlichen? Go alfo fonnet ihr durch das, was ihr felbit fühlet und thut, die volligfte Bewigheit erlangen, auf ber einen Geite barüber, bag nie ein schlimmer Erfolg auf euer Webet marten fann, auf ber andern Seite aber, bag es ftets mit einem guten Erfolg begleitet feyn wird, mit der volltommenen Befriedigung aller eurer Bunfche. "Denn fo ihr, Die ihr doch bofe fend, euern Stindern gute Gaben zu geben wiffet, wie viel mehr wird euer Bater im himmel, (ber die lautere, unvermischte, wesentliche Güte ist), gute Gaben, oder (wie er sich bei einer andern Gelegenheit ausdrückt), den beiligen Geist geben denen, die Ihn bitten?" In Ihm sind eingeschlossen alle guten Gaben, alle Beisbeit, aller Friede, alle Freude und Liebe, alle Schäte ter Heiligfeit und Seligkeit; Alles, was Gott bereitet hat denen, die Ihn lieben.

Alber daß euer Gebet dieses volle Gewicht vor Gott baben möge, so beitrebet euch, barmberzig zu sewn gegen alle Menschen. Denn sonft ist es böcht mahrscheinlich, daß es euch eher Fluch als Segen über euer eigenes Haupt bringt. Denn ihr dürfet ja nicht erwarten, daß ihr Segen von Gott empfanget, es sey denn, ihr liebet eure Nebenmenschen und zwar nicht mit Borten allein, sondern mit der That und in der Wahrheit. Darum: "Alles, was ihr wollet, daß euch die Leute thun follen, das thut auch ihr ihnen!" Das ist das Geset und die Propheten!

Dies ist das königliche Geset, die goldene Regel der Barmberzigkeit sowohl, als der Gerechtigkeit, welche einen heidnischen Raiser veranlaßte, sie über die Pforte seines Palastes zu schreiben; eine Regel, von der Liele glauben, daß sie von Natur Jedem eingegraben sey, der in diese Welt kommt. Soviel ist gewiß, daß sie sich dem Gewissen und Berstande eines zeden Menschen empfiehlt, sobald er sie hört; und das um so mehr, da Niemand wissentlich gegen sie sündigen tann, ohne eine Selbstverdammung in der eigenen Brust mit sich zu tragen.

Dies ift das Wesetz und die Propheten! Was auch in dem Gesetz geichrieben steht, das Gott vor Alters den Menschen offenbarte; welche Vorschriften auch Gott durch die heiligen Propheten gab, die seit dem Ansang der Welt lebten: sie sind

alle jufan mengefaßt in tiefer furgen Borichrift.

Diese Regel kann in einem bejahenden oder verneinenden Sinne genommen werden. Nimmt man sie verneinend, so lautet sie: Was ihr nicht wollet, daß euch die Leute thun sollen, das ihut ihr ihnen auch nicht. Sine deutliche Regel, nach der wir uns stets willig richten sollen, und die wir leicht anwenden können. In jedem Lebensverhältniß sehet euch in Gedanten in den Justand, in dem sie jeht sind: und dann hütet euch einen Schritt zu thun, den ihr an eurem Nächsten verdammes würdet, wenn seine Umstände die eurigen wären. Bersteht man sie aber geradezu bejahend, so ist der deutliche

Ginn biefer Regel: Bas ihr billig von eurem Nebenmenichen wünschen könnet, wenn ihr euch felbst in seine Lage bineinbentt; bas thut auch ihr ihm, fo viel in eurer Macht fteht.

Laft uns Dies burch einige Beispiele beutlich machen. Wir wollen nicht, daß Andere und richten, daß fie ohne Urfache oter ohne Ueberlegung übel von und benten; viel weniger, bag Jemand übel von une fpreche, ober unfere wirklichen Fehler und Schwachheiten aufdede. Bendet bies nun auf euch felbit an : thut Andern nicht was ihr wollet, bag man es euch auch nicht thue; dann werdet ihr euern Nebenmenschen nicht mehr richten, nicht mehr ohne Urfache oder ohne Ueberlegung übel von ihm benten, viel weniger übel von ihm fprechen. 3hr werbet Die Fehler einer abwesenden Person nicht mehr aussagen, oder nur dann, wenn ihr überzeugt jend, bag es jum Beile ber Seele des Andern unumgänglich nöthig ift.

Wir munichen im Gegentheil, bag alle Menschen uns lieben und werth schäten, und fich gerecht und gutig gegen und verhalten follen. Wir tonnen billig verlangen, baß fie uns alles Gute thun, fo viel fie ohne Beeinträchtigung ihrer felbit können. Nun - fo laffet auch uns manteln nach diefer Regel! Laffet und lieben und ehren alle Menschen; Berechtigfeit, Milde und Wahrheit follen alle unfere Gebanten und Sandlungen leiten. Wir wollen unfern Ueberfluß mit bem Wohlftand unseres Nachsten und unsern Wohlstand mit feinem Bedürfniß theilen. Denn wer wird einen Ueberfluß

für fich allein haben wollen ?

Dies ift die reine und achte Sittenlehre; thut dies, und ihr werdet leben. Alle, die nach diefer Regel mandeln, haben Friede und Onade; benn fie find bas Ifrael Gottes! Aber, was wohl zu bemerten ift, ihr fonnet nicht nach biefer Regel wandeln, wenn ihr nicht querft Gott liebet. Gott aber fonnet ihr nicht lieben, außer ihr glaubet an Christum; ihr tonnet es nicht, wenn ihr nicht Erlösung habt burch fein Blut, und wenn nicht ber Beift Gottes Beugniß giebt eurem Beift, daß ihr Gottes Kinder fend. Glauben ift daher ftete bie Wurzel von Allem, sowohl von der gegenwärtigen als von der zufünftigen Geligfeit. Wir muffen ftets jedem Gunder gurufen : Glaube an ben herrn Jesum Christum und ber Glaube wird wirfen die Liebe. Dann wirft du den herrn, beinen Gott, lieben, weil er dich liebt! Du wirft beinen nachsten lieben als bich felbst! Du wirst dann diese Liebe zeigen nicht blos burch Unterlassung beffen, was bagegen ift, burch Bermeibung eines

seben Gebankens, jeden Wortes und einer jeden handlung, bie der Liebe widerspricht; sondern auch dadurch, daß du Jedermann Gutes thust, wie du willst, daß man es bir auch erzeige! Amen.

## Gilfte Predigt.

## Heber die Bergpredigt.

"Gebet ein burch bie enge Pforte: benn bie Pforte ist weit und ber Weg ist breit, ber zur Verdammnis abführet, und wiele sind ihrer, die darauf wandeln. Und die Pforte ist enge, und der Weg ist ichmal, der zum Leben sühret, und wenig sind ihrer, die ihn finden." Matth. 7, 13. 14.

Unfer Berr hat und im Borbergebenben vor ben Gefahren gewarnt, Die und bei bem erften Gintritt in die mabre Religion broben ; Er hat uns gewarnt vor ben hinderniffen, welche aus unserem eigenen Bergen gegen bie Gottseligkeit entspringen. Run fabrt Er fort, une zu belehren über die Sinderniffe, welche uns von außen besonders durch boje Beispiele und ichlechte Rathgeber entgegentreten. Giner ober ber Undere, fa Taufende von benen, welche einmal ausgesett hatten, bem Berrn ju bienen, find wieder gurudgewichen gum Berderben, und felbft Golde, die feine Reulinge mehr in ber Religion waren. fondern ichon einige Fortidritte in der Gerechtigfeit gemacht hatten. Defmegen brangt Er und bie Warnung vor biefen Sinderniffen mit allem möglichen Ernft auf. Um und fraftig gu bewahren por bem erften hinderniß, nämlich vor bem bofen Beispiel, fagt Er: Wehet ein burch die enge Pforte. Denn weit ift die Morte und breit ber Beg, ber gur Berdammniß fubret, und viele find es, bie auf bemfelben mandeln. Aber ena ist die Pforte und schmal ber Weg, ber jum Leben führet, und wenige find es, die ihn finden. Um und zu schüßen vor bem zweiten Sinderniß, vor den bofen Rathgebern, fagt Er: Sutet euch por ben falschen Propheten!

Wir wollen nun das erstere allein betrachten und zwar I. Die untrennbaren Eigenschaften des Beges zur Hölle. — "Weit ift die Pforte, breit ber Weg, ber gur Berbammnig führt, und viele sind ihrer, die darauf wandeln."

- II. Die untrennbaren Eigenschaften bes Wegeszum himmel. - "Engift tie Pforte, schmal ber Weg, und wenige find es, die thn finben."
- III. Die barauf gegründete wichtige Ermahnung: "Gehet ein zu ber engen Pforte!"

I. Beit ift die Pforte und breit ift ber Beg, ber zur Verdammnif führet, und viele

find es, bie barauf wandeln."

Ja, mahrlich! weit ift die Pforte und breit ift ber Beg, ber gur Berbammnif führet. Denn Gunde ift bie Pforte ber Solle und Gottlofigfeit ift ter Weg gum Berterben. Und wie weit ift es, bas Thor ber Gunbe! Die breit ift bie Strafe ber Gottlosigfeit! Das Geset Gottes erftredt fich nicht allein auf alle unsere Sandlungen, sondern auch auf jedes Wort, bas über unsere Lippen geht, ja fogar auf jeden Wedanken. ber in unserem Bergen aufsteigt. Und bie Gunde hat eben benfelben Umfang. Ja, fie ift taufendmal größer; tenn es giebt nur einen Weg, Die Gebote recht gu halten. Dagegen giebt es taufend Wege, Die Gebote bes herrn zu übertreten; fo daß die Pforte ber Gunde in ber That weit ift.

Wie weit erstreckt sich nicht schon bie Erbjunde, von ber alle übrigen ihr Dasenn berleiten, ter fleischliche Ginn, melder eine Feindschaft gegen Gott ift, ber Sochmuth bes Bergens ber Eigenwille, Die Liebe jur Welt! Ronnen wir irgendmo eine Grenge berfelben festschen? ift fie nicht ber Cauerteig, welcher mehr oder weniger all unfer Denken, Thun und Treiben burchfäuert? Werden wir nicht bei einer genauen und treuen Untersuchung unferer felbst, diese ftete aufschießende Burgel aller Bitterfeit entbeden, Die jedes unferer Borte vergiftet und alle unfere handlungen beflect ? Und wie ungahlige Spröglinge treibt fie stete bervor bei jedem Alter und

Geschlecht?

D wer kann alle ihre fluchwürdigen Früchte bergählen! Ucherschet irgend ein Land, eine Wegend ober eine Stadt und wie fruchtbar ift Die Ernte! Gebet nicht weiter, als mo wir felbft wohnen. Bededen nicht Gunden jeder Gattung das kand, wie das Wasser die See? Wer kann sie gählen? Leichter ist es, die Tropfen des Regens oder den Sand am User des Meeres zu zählen. Sehet, so weit ist die Pforte,

fo breit ift ber Weg, ber gur Berdamunig führet!

Und viele find es, Die zu tiefer Pforte eingehen, und auf Diesem Wege mandeln! Es fann nicht geleugnet werden, auch wenn wir es mit Scham und Rummer erkennen muffen, baß auch in unserem Lande, bas bech ein driftliches genannt wird. Die Mehrgahl von jedem Alter und Weschlecht, von jedem Stand und Beruf, Die Mehrgahl ber hoben und Niedern, ber Reichen und Armen - auf Diefem Weg bes Berberbens manbelt. Der bei weitem größere Theil ber Ginwohner Diefer Stadt lebt beut zu Tage in irgend einer augenscheinlichen, angewöhnten, wiffentlichen Ucbertretung Der Gebote Gottes, in irgend einer offenen Berletjung ihrer Pflichten gegen Gott ober Die Menschen. Ihr werdet es nicht lengnen, daß biefe Alle auf dem Wege find, ber gur Berbammnig führt. Und nun ju Diesem noch Alle Die bingugethan, Die ben Ramen haben, daß fie leben, aber vor Gott todt find ; Die auswendig por ben Menschen gut scheinen, aber inwendig voll Unreinigfeit find, erfüllt mit Stol; und Citelfeit, mit Born und Rachgier, mit Ebrgeis und Sabsucht, mit größerer Liebe gu fich felbit, ju ber Belt und jum Bergnugen, als gu Gott. Diefe tonnen freilich vor den Menschen boch geachtet werden, aber vor Gott find fie ein Greuel. Und ach! wie fehr werden biefe Beiligen vor der Welt Die Zahl der Kinder der Sölle vermehren! Ja, füget noch hinzu alle, Die, weil fie Gottes Berechtigfeit nicht fennen, bingeben, um ihre eigene Berechtigfeit als den Grund ihrer Verföhnung mit Gott und feines Wohl= gefallens aufzurichten; und Die fich eben begwegen ber Werechtigfeit, Die von Gott bem Glauben zugerechnet wird, nicht unterworfen haben. Und bann verbindet biefes Alles gu Einem, wie fürchterlich wahr ift bann die Behauptung unferes herrn : "Weit ift Die Pforte und breit ift ber Weg, ber gur Berdammniß führet, und viele find es, die barauf mandeln."

Und dieses bezieht sich nicht allein auf den hausen des gemeinen Volkes, auf den armen, niedrigen, unwissenden Theil der Menschen. Im Gegentheil: Viele Weisen nach dem Fleisch, d. h. in menschlichen Augen viele mächtige, gewaltige und reiche Menschen, ja auch viele Edlen sind dem Ruse in den breiten Weg der Welt, des Fleisches und des Teusels gefolgt. Ja, je höher sie stehen in Glud und Macht, desto tieser sinken sie in die Gottlofigfeit. Sie haben mehr Gaben von Gott empfangen und fündigen auch mehr damit. Sie benüten ihr Ansehen, ihren Reichthum, ihre Beisheit und Gelehrsamkeit nicht als Mittel, ihre Seligkeit zu begründen, sondern viel-

mehr bagu, Undere an Laftern gu übertreffen.

II. Der eigentliche Grund, warum so viele Menschen auf dem breiten Wege so sicher dahingehen, ist der, daß er breit ist, indem sie nicht bedenken, daß gerade dies eine untrennbare Eigenschaft des Weges zur hölle ist. Biele sind es, sagt unser herr, die darauf wandeln. Der wahre Grund, der sie veranlassen sollte, ihn zu flichen, ist ja eben der, daß die Pforte eng, und der Weg schmal ist, der zum Leben füh-

ret, und wenige find berer, Die ihn finden.

Dies ist eine untrennbare Eigenschaft tes Weges zum Simmel! So schmal ift der Weg, der zum Leben, zum ewigen Leben führet, so eng die Pforte, daß nichts Unreines, nichts Unheiliges eingehen fann. Kein Sünder kann durch tiese Pforte gehen, wenn er sich nicht erlösen läßt von allen seinen Sünden. Keine seiner ausbrechenden Sünden wird den Eingang zu dieser Pforte finden. Und es reicht nicht zu, daß man ausgehört hat, Böses zu thun, und gelernt Gutes zu üben. Man muß auch inwendig anders werden, durchaus erneuert in dem Geiste des Gemüths. Auf eine andere Weise kann man nicht durch die Pforte des Lebens gehen, nicht eindringen zur herrlichkeit.

Denn schmal ist der Weg, der zum Leben führet, der Weg zu vollfommener Heiligkeit! Ja, wahrlich! schmal ist der Psad zur Armuth des Geistes, der Weg zu heiliger Trauer, zur Sanftmuth und zum Hunger und Durft nach Gerechtigkeit. Schmal ist der Psad zur Barmberzigkeit, zu ausrichtiger Liebe; der Weg zur Reinigkeit des Herzens, zum Wohlthun gegen alle Menschen und zum willigen Ertragen aller Arten von Ue-

bel um ber Gerechtigkeit willen.

Und wenige sind ihrer, die ihn finden. Leider! wie wenige finden kaum den Weg zu heidnischer Ehrbarkeit! Wie wenige sind es, die ihrem Nebenmenschen nicht thun, was sie wünschen, daß man ihnen auch nicht thue! Wie so wenige sind es, die nicht sunsten, die nicht sunsten nicht sunsten nicht sunsten nicht sunsten nichts unstreundliches, nichts Unwahres sprechen! Wie ein kleiner Theil der Menschen ist frei von äußerlicher Uebertretung, und wie viel geringer ist die Zahl der Menschen, deren Serzein und rechtschaffen vor Gott ist! Wo sind die, welche

sein allsehendes Auge als wahrhaft bemüthige erkennt; bie tief und ernstlich ihre Mängel fühlen? Wo sind bie wahrhaft Sanstmüthigen, die nicht vom Bösen überwunden werden, sondern die das Böse überwinden mit Gutem? die ganz und gar nach Gott dürsten, um volltommen erneuert zu werden nach Seinem Bilbe in rechtschaffener Gerechtigkeit und heiligfeit? Wie wenig sind derrer, die Gott von ganzem herzen lieben und ihre ganze Kraft auswenden, allen Menschen Gutes zu thun; und die bereit sind, Alles zu erdusden, ja selbst den Tod, um nur eine Seele vom ewigen Verderben zu erretten!

Darum, weil so wenige ben Weg bes Lebens und so viele ben Weg zum Verderben wandeln, ift für uns große Gefahr von dem Strom des Beispieles mit fortgerissen zu werden. Schon ein einzelnes Beispiel fann einen großen Eindruck auf uns machen, wenn es stets vor unsern Augen ist; vorzüglich wenn ihm unsere eigene Neigung entgegen kommt. Wie groß muß dann die Kraft so unzähliger Beispiele seyn, die uns stets umgeben, und die sich alle zusammen mit unserem eigenen Herzen verschworen haben, uns auf dem Strom der Natur mit fort zu reißen! Wie schwer muß es seyn, dieser Fluth sich zu widersehen, und sich selbst unbestedt zu erhalten von der Welt!

Diese Schwierigkeit wird dadurch noch mehr erhöht, daß es nicht blos der rohe und unwissende Theil der Menschen ist, der sich zu dem Wege drängt, der abwärts führt; sondern daß es gerade die Gebisveten und Wohlerzogenen sind; Menschen von Weltstenntniß und Einsicht, von vielseitiger Gelehrsamfeit und Beredtsamfeit. Und wie können wir gegen diese bestehen? Tröpseln nicht ihre Jungen Manna, und haben sie nicht gesernt alle Arten der Ueberredung? Es ist ihnen etwas Geringes zu beweisen, daß ihr Weg der richtige sey, weil er breit in, daß der nicht übel handle, welcher der Menae solat.

breit ist, daß ter nicht übel handle, welcher der Menge folgt.
Es sinden sich ferner auf dem Bege zum Berderben viele, welche große Macht und Gewalt haben. Diese haben zu unferer Widerlegung einen fürzeren Veg als durch Schlüsse und Beweise. Sie gebrauchen die Furcht, ein Motiv, welches seinen Zweck selten verfehlt. Wer nicht ein sestes und sicheres Bertrauen auf Gott, sowohl auf seine Macht als auf seine Liebe hat, muß sich stets sürchten, die zu beleidigen, welche die Macht der Welt in ihren Sänden haben. Ist es deshalb ein Wunder, wenn das Exempel dieser Menschen sür alle diesienigen ein Gese ist, die Gott nicht kennen?

Ebenso sind auch viele Reichen auf dem breiten Wege; und diese wenden sich an die Hoffnungen der Menschen, wie die Mächtigen an ihre Furcht. So könnet ihr euch schwerlich auf dem Wege zum Neiche Gottes halten, wenn ihr nicht absterbet Allem, was da unten ist; wenn ihr nicht gekrenzigt send der Welt und die Welt euch, wenn ihr irgend einas wun-

ichet außer Gott.

Dann wie buntel, wie abichredend ift ber Unblid auf ber andern Geite! Eine enge Pforte, ein fcmaler Beg ; wenige, Die Die Pforte finden ; wenige, die auf Diesem Bege manbeln! Augerdem find gerate tiefe wenigen im Allgemeinen feine Menschen voll Gelehrsamteit und Beredtsamteit. Gie miffen nicht, wie fie bas beweisen follen, mas fie als ihren Glauben befennen, und wie bas erflaren, mas fie als ihre Erfahrung ausgeben. Budem haben fie felten viel Unfeben ober Achtung in ber Welt; fie find gering und niedrig. Bon ihnen ift baber in irtischer Sinficht meter etwas zu befürchten, noch etwas zu hoffen. Denn ber größere Theil berfelben mag fagen : Gilber und Gold habe ich nicht, wenigstens nur einen febr mäßigen Theil. Ja, einige berfelben haben faum Rahrung, um ju effen, ober Rleiber, um fich bebeden ju tonnen. Gowohl begwegen, ale weil ihre Wege benen anderer Menichen nicht gleichen, find fie überall angefeindet, verachtet; man hat ihre Namen als schlecht ausgestoßen, sie jelbst auf verschie-bene Weise verfolgt und als Roth und Rehricht der Welt betrachtet.

So neigt sich also beides, eure Furcht und eure hoffnung, all' eure natürlichen Begierben bahin, euch umzuwenden zu

bem breiten Wege!

Daher kommt es auch, daß unser herr so ernstlich ermahnt: "Gehet ein zu der engen Pforte." Oder, wie dieselbe Ermahnung anderswo ausgedrückt ist: "Ringet darnach (strebet mit Seelenangst) einzudringen; denn viele werden darnach trachten, einzugehen, (sie werden nur ein träges Berlangen haben)

und werden es beshalb nicht vermögen."

Es ift wahr, Er beutet in ben unmittelbar barauf folgenben Worten an, was noch ein anderer Grund des Mißlingens ihres Strebens zu seyn scheint. Er fügt nämlich zu den obigen Borten: "Biele werden darnach trachten, einzugehen, und werden es nicht vermögen," noch dies bei: "Wenn der herr des Hauses einmal aufgestanden ist und hat die Thur verschlossen, und ihr fanget an außen zu stehen und an die Thure zu tlopfen und gut fagen : herr, herr! made und auf, bann wirb Er euch antworten und jagen : 3ch fenne euch nicht; weichet

alle von mir, ihr llebeltbater." (guf. 13, 26 20.)

Es mag bei einem flüchtigen Blid auf Dieje Worte fcheinen, baß ber Grund ihrer Ausschliegung in bem Aufschub ihres Strebens ebenfomohl, ale in Der Urt und Weife ihres Guchens liege. Aber Dies läuft im Erfolg auf eines hinaus. Es wird ihnen gu meichen befohlen, weil fie llebelthater maren, weil fie mandeiten auf ter breiten Strafe. Mit andern Borten, weil fie nicht bis auf den Tod rangen, einzudringen in Die enge Pforte. Gie fuchten vielleicht einzugeben, ebe bie Thur geschloffen mar, aber nicht ernftlich; und fie ftrebten barnach, nachdem bie Thure geschloffen mar, aber bann mar es

au fpät.

Darum ftrebet jest, weil es noch heute heißt, einzugehen burch die enge Pforte. Bor Allem dentet immer an die unumftogliche Wahrheit, bag, wenn ihr auf einem breiten Wege manbelt, wenn Biele mit euch geben, ihr euch auf ber Strafe befindet, bie ins Berderben führt. Wandelt ihr, wie ber große Saufe ber Meniden, bann giehet ihr gur bobenlofen Brube. Reifen viele Weisen, viele Reichen und Machtigen, oder viele Etlen mit euch, fo ertennet an diefem Mertmale, daß dies nicht ber Weg ift, ber jum Leben führet. Dies ift eine turge, beutliche und unfehlbare Regel. Der Weg zur Golle hat nichte Abgesonbertes in fich, aber ber 2Beg jum himmel ift ein abgesonderter von Anfang bis zu Ende. Wenn du nur einen Schritt gu Gott bin machit, dann bist du nicht mehr, wie andere Menschen. Aber achte tiefes nicht! Es ift furwahr beffer, allein gu fteben, als gusammen in die Grube gut fturgen. Webe mit Webuld in bem Laufe, ber bir vorgestedt ift; wenn auch beiner Gesellichafter nur wenige find, es wird nicht immer fo bleiben. Roch eine fleine Beile und bu tommit zu ber ungahlbaren Schaar ber Engel, ju ber allgemeinen Berfammlung und Gemeinde ber Erstgebornen und zu ben Weistern ter vollendeten Berechten!

Run fo ringet barnach, burch bie enge Pforte einzugeben! Möget ihr aufe tieffte durchdrungen fenn mit bem Gefühl von ber unaussprechlichen Wefahr, in welcher eure Scele fchwebt, fo lange ihr auf dem breiten Wege manbelt; fo lange ihr leer fend von bem geiftlich Urm fegn, von ber innern Religion, Die von fo vielen Reichen und Weifen für Thorheit gehalten wird. Ringet barnach, bag ihr eingeben moget! Gent tief ergriffen

von Besorgniß und Scham, daß ihr so lange mit dem gedankenlosen hausen dahinlieset, daß ihr so gänzlich vernachlässigt, wo nicht gar verachtet habt die heiligung, ohne welche Niemand den herrn sehen wird. Ringet in heiliger Furcht, damit ihr die Verheißung des Eingangs zu der Ruhe des Bolses Gottes erlanget und ihr nicht dahinten bleibet. Ringet mit aller Jubrunst, mit unaussprechlichem Seuszen und unaushörlichem Gebet! Ueberall und zu jeder Zeit hebet eure herzen zu Gott empor und lasset Ihm keine Ruhe, die ihr erwachet in seinem Bilte und satt werdet.

Schließlich noch: ringet nicht allein einzubringen burch tie Pforte, sondern beharret auf dem schmalen Pfade. Entbaltet euch von jeglichem Schein tes Bösen; thut allen Menschen Gutes, so viel euch möglich ift. Berleugnet euch selbst, euren eigenen Willen und nehmet euer Kreuz auf euch täglich. Send bereit, selbst eure rechte hand abzuhauen, euer rechtes Auge auszureißen, und von euch zu wersen. Willig duldet den Berlust eurer Güter, eurer Freunde, eurer Gesundheit, ja aller Dinge dieser Erde! Dann könnet ihr eingehen

ju bem Reiche ber Geligfeit! Umen!

# 3wölfte Predigt.

## Ueber die Bergpredigt.

"Sebet ench vor vor ben falichen Propheten, bie in Schafekleibern zu euch kommen; inwendig aber sind sie reisende Wölke. An ibren Frückten sollt ihr sie erkennen. Kann man auch Trauben lesen von den Dornen, oder Feigen von den Disteln? Mo ein jeglicher guter Baum kringet aute Frückte; aber ein fauler Baum bringet arge Frückte. Ein guter Baum fann nicht arge Frückte bringen, und ein fauler Baum kann nicht gute Frückte bringet, wird abgebauen und ins Feuer geworfen. Darum an ihren Frückten sollt ihr sie erkennen." Matth. 7, 15—20.

Die Menschen vor bem breiten Wege zu warnen, hat Gott Wäckter aufgestellt, welche laut rufen und seinem Bolfe bie Gefahr zeigen sollen, in der dasselbe schwebt. Aber wenn nun bie Bächter selbst in die Schlinge fallen, vor der sie Andre

warnen sollten? Wie ist es, wenn bie Propheten Betrug weissagen? Wenn sie selbst bem Bolke Anlaß geben von dem rechten Weg abzugehen? Was haben wir zu thun, wenn sie uns als den Weg zum Leben anpreisen, was doch in der Wahrbeit der Weg zum ewigen Verderben ist? Und wenn sie Andere auffordern, wie sie selbst zu wandeln, nicht in dem schmadere auffordern, wie sie selbst zu wandeln, nicht in dem schmadere

Ien, fondern in bem breiten Wege ?

Ist dies etwas so Unerhörtes, etwas so Ungewöhnliches? Nein, Gott weiß es, es ist so! Die Beispiele hievon sind beinahe unzählig. Wir können sie in jeder Zeit, in jedem Bolke sinden. Aber wie schrecklich ist dies, wenn die Gesandten Gottes sieh in Geschäftsträger des Teufels verwandeln; wenn die, welche gesandt sind, den Menschen den Weg zum himmel zu zeigen, sie in der That den Weg zur hölle lehren! Diese sind gleich den Heuschrecken Egyptens, welche den Rest vollends auffressen, der dem Hagel entronnen ist. So verschlingen sie Alle, die noch nicht verderbt worden sind durch das bose Beispiel. Es ist daher nicht ohne Grund, daß unser weiser und gnädiger Meister so ernstlich vor denselben warnt, indem Er und zuruft: "Hütet euch vor den salschen Propheten, die in Schafskleidern zu euch kommen; inwendig aber sind sie reissende Wölfe."

Eine Barnung von der größten Bichtigfeit! bamit fie

beffer eindringe in unfer Berg, laffet uns fragen :

I. Wer diese falschen Propheten sind;

II. Welches Meufere sie an sich tragen; und

III. Wie wir erfennen mögen, was sie, ungeachtet ihrer schönen Außen seite, eigentlich sind?

I. Wir fragen zuerst, wer biese falschen Propheten sien. Es ift nöthig, daß wir es mit großem Fleiß thun, weil gerade diese Menschen sich so sehr anstrengen, diese Schriftstelle zu ihrem und anderer Menschen Berderben zu verdrehen. Ich werde nicht, wie sie thun, hohle hochtönende Phrasen gebrauchen, um die einfältigen Herzen zu betrügen, sondern ich will diese Worte des Herrn nach ihrem Zusammenhang erklären und Wahrheiten aussprechen, welche fein Mann von Vernunft und Sittlichkeit leugnen kann.

Wie in vielen andern Stellen ber heiligen Schrift, besonbers des neuen Testaments, sind hier unter den Propheten nicht solche gemeint, die zufünftige Dinge vorhersagen, sonbern biejenigen Männer, tie im Namen Gottes fprechen; bie öffentlich befennen, bag sie von Gott gesandt seven, Undre ben Weg zum himmel zu lehren.

Diese sind faliche Propheten, wenn fie einen faliden Beg zum himmel zeigen, einen Beg, ber nicht bahin führt, oder, mas dasselbe ift, wenn sie nicht die Wahrheit predigen.

Jeder breite Weg ift unsehlbar ein falicher. Darum ist bies eine beutliche sichere Regel: Alle, welche die Menschen lehren, sie sollen auf dem breiten Wege wandeln, auf welchem viele gehen, — sind faliche Propheten.

Der: ber mabre Weg zum himmel ift schmal. Darum Alle, Die ben Menschen nicht ben schmalen Weg predigen, auf

bem fie abgesondert find, find falfche Propheten.

Wenn wir mehr in das Einzelne gehen, so sehen wir, daß ber wahre Weg zum himmel kein anderer ist als ber, welchen und unser herr in seiner Berapredigt so beutlich beschreibt. Darum sind alle die — falsche Propheten, welche den Menschen das Bandeln auf diesem Wege nicht predigen. Der Weg zum himmel ist der Weg der Demuth, der göttlichen Traurigkeit, der Sanstmuth; der Weg eines heiligen Berlangens, der Liebe zu Gott und unserem Nächsten; der Weg, auf dem wir alles Gute thun, und alles lebel willig bulven um Christi willen. Die sind beshalb falsche Propheten, die einen andern Weg zum himmel lehren als diesen.

Die viel mehr aber find die der Berdammnis murdig, welche von diesem guten Wege übel sprechen! Um meisten aber die, welche den geradezu entgegengesetzten Weg lehren! Sie find im böchsten Sinne des Worts falsche Propheten, sint Berräther Gottes und des Menschen, Seelenmörder, wenn sie den armen Seelen folgen, die sie verderbet haben, wird sich bölle bewegen von unten, um ihnen zu begegnen bei ihrer

Anfunft.

II. Kommen falsche Propheten in ihrer eigentlichen Gestalt? Ganz und gar nicht; benn sonst wurde man ihnen leichter entsliehen. Darum ziehen sie ein burchaus entgegen-

gesetztes Mengere an, was wir nun betrachten wollen.

Sie tommen in Schafstleidern, d. h. mit einem Aengern woller Unschuld. Sie tommen mit der größten Milbe, auf eine unschädliche Weise, ohne ein Merkmal von Feindschaft. Wer wird daran deuten, daß diese stillen Menschen andern Schaden zusügen wollen? Sie sind vielleicht nicht so eifrig und thätig, Gutes zu thun, als Einer oder der Andere es wünschte; bessen

ungeachtet sehet ihr keinen Grund, warum ihr von ihnen befürchten sollet, daß sie darnach trachten, euch lebels zu thun.
Sie kommen serner als Gesandte Gottes, euch Segen zu bringen; als bevollmächtigt, über eure Seelen zu wachen, und
euch zum ewigen Leben zu leiten. Ja, sie geben vor, Alles
aus reinem Cifer sur Gott zu thun, aus Furcht, daß die Religion leiten möchte. Zu all' dem scheinen sie voll uneigennüßiger Liebe zu seyn. Benn sie sich sur euch bemühen, so
geschieht es blos aus Sorge wegen der Gesahr, in welcher ihr
schwebt, aus dem ernstlichen Berlangen, euch zu bewahren vor
neuen und gesährlichen Irrlehren und besonders vor der
Schwärmerei. Darum rathen sie euch, ruhig auf der Mittelstraße zu bleiben, und euch vor allzu großer Gerechtigkeit zu
hüten, damit ihr euch nicht selbst verderbet.

III. Aber wie können wir wissen, was sie, abgesehen von ihrem glänzenden Neußern, eigentlich sind? Dies ist die dritte Frage, die wir zu beantworten uns vorgenomnen haben. Unser geliebter Herr sah wohl ein, wie nöthig es für alle Menschen sey, die falschen Propheten zu kennen, auch wenn sie sich verstellen. Darum giebt Er uns eine kurze und deutliche Regel, die auch von Menschen mit der geringsten Fähigkeit leicht verstanden, und bei allen Gelegenheiten angewendet werden kann, nämlich die: "An ihren Früchten sollt ihr

fie erfennen."

Bei allen Gelegenheiten könnet ihr diese Regel leicht anwenden. Um zu erkennen, ob die, welche im Namen Gottes sprechen, salsche oder wahre Propheten sind, unterjuchet, was die Früchte ihrer Lehre bei ihnen selbst sind, welchen Erfolg sie in ihrem eigenen Leben hatte. Db sie heilig und untadelhaft sind in allen Dingen, ob es sich in ihrem ganzen Lebenswandel zeigt, daß sie heilig und himmlisch gesinnt sind, ob sie demuthig, sanst, geduldig und eifrig in guten Werken sind,

ob sie Gott und die Menschen lieben.

Eben so leicht könnet ihr dann bemerken, welche Früchte ihre Lehre bei ihren Zuhörern trägt, bei manchen wenigstens, wenn auch nicht bei allen. Denn selbst die Apostel konnten nicht alle bekehren, denen sie predigten. Saben ihre Zuhörer den Sinn Christi? Wandeln sie, wie Er wandelte? Geschah es durch das Anhören dieser Menschen, daß sie ansingen so zu thun? Waren sie innerlich und äußerlich in Gottlosigkeit wersunken, ehe sie diese Menschen hörten? Ist dies der Fall, so ist es ein offenbarer Beweis, daß sie wahre Propheten sind,

Lehrer, gesandt von Gott. Aber wenn es nicht so ift, tann ift es ein teutlicher Beweis, daß fie falsche Propheten find, daß

Gott fie nicht gefandt hat.

D, hütet euch vor den falschen Propheten! denn obsichon sie in Schafstleidern zu euch kommen, sind sie doch inwendig reißende Wölfe. Sie verschlingen die Heerde; sie reißen sie in Stücke. Sie wollen, sie können euch nicht führen auf den Weg zum himmel. Sie würden selbst darauf gehen, wend sie ihn erkenneten. D hütet euch! denn sie treiben euch vor dem schmalen Weg hinweg und geben euch Anlaß, das zu ver-

lieren, was ihr schon gearbeitet hattet!

Ich fann nicht schließen, ohne mich in wenigen offenen Worten an die zu wenden, von denen wir eben gesprochen haben. D ihr falschen Propheten! Ihr dürren Gebeine! Horet doch nur einmal das Wort des herrn! Wie lang wollt ihr im Namen Gottes lügen, indem ihr saget: "Gott hat es gesprochen," und Gott hat doch nicht zu euch geredet? Wie lange wollt ihr verfehren die richtigen Wege des herrn, indem ihr Finsterniß für Licht und Licht für Finsterniß sepet? Wie lange wollet ihr lehren den Weg zum Tode und sagen, es sep der Beg zum Leben? Wie lange wollet ihr dem Satan die Seelen überließern, denen ihr bezeuget, ihr führet sie zu Gott?

Wehe euch, ihr blinden Führer der Blinden! Ihr schlieset das himmelreich zu vor den Menschen! Weder ihr selbst gehet hinein, noch wollet ihr dulten, daß Andre zu demselben einzehen. Denn die, die einzudringen streben durch die enge Psorte, die ruset ihr zurück zum breiten Wege; die, welche kaum einen Schritt auf dem Wege Gottes machten, die warnet ihr teuslisch, daß sie nicht weiter gehen; die, welche schon ansingen zu hungern und zu dürsten nach der Gerechtigkeit, denen ruset ihr warnend zu, daß sie nicht allzu gerecht sein, sollen. So gebet ihr ihnen Anlaß, sich schon an der Schwelle zu stoßen, ja zu sallen, um nie mehr aufzustehen. Dwarum thut ihr dies? Welchen Nuten bringt cuch ihr Blut, wenn sie niedersahren zur Grube? Erbärmlicher Gewinn für euch! Sie werden verderben in ihrer Bosheit, aber ihr Blut wird Gott von euern Händen sorderen!

Wo find eure Augen? Wo ift euer Verstand? Ihr habt Andere hintergangen, bis ihr euch felbst auch betrogen habt. Wer hat von euch gefordert einen Weg zu lehren, ben ihr selbst nicht kennet? Send ihr solch großer Täuschung hingegeben, daß ihr eine solche Lüge nicht blod lehret, sondern auch

glaubet? Und ist es end möglich zu glauben, daß Gott euch gesandt habe, daß ihr seine Gesandten seyd? Rein! wenn der herr euch gesandt hätte, sein Werk würde gedeihen in euren händen! Er würde euer Bort bestätigen, wenn ihr seine Gesandte wäret. Aber das Wert des herrn gedeiht nicht in euren händen, ihr bringet keine Sünder zur Buße. Der herr bestätigt eure Worte nicht; denn ihr rettet keine Seele vom Tode!

Wie ist es euch möglich, daß ihr cuch nicht felbst an euren Früchten erkennet? Rann man auch Trauben lesen von den Dornen, oder Feigen von den Disteln? Wendet dies auf euch selbst an. Dihr unfruchtbaren Bäume, warum beschweret ihr das Land? Feder gute Baum bringt gute Frucht. Sehet ihr denn nicht ein, daß hier feine Ausnahme ist? Erkennet also, daß ihr keine guten Bäume sepd, weil ihr keine guten Früchte traget! Aber ein sauler Baum trägt schlechte Frucht. Und so war es bei euch von Ansang an. Der Sinn und Wandel eurer Zuhörer beweist, daß euer Predigen nicht von Gott, sondern vom Teusel ist. D lasset euch warnen von dem, in dessen Ammen ihr sprechet, ehe an euch in Ersüllung geht: Jeder Baum, der nicht gute Früchte bringet, wird umgehauen

und ins Feuer geworfen!

Meine lieben Bruber! verhartet nicht euer Berg! Ihr babt eure Augen zu lange verschloffen vor bem Licht, öffnet ffe nun, bevor es zu fpat ift, ehe ihr ausgestoßen werdet in die äußerste Kinsterniß. D bentet Doch an feine zeitliche Rudficht, wo die Ewigkeit auf dem Spiele fteht! Ihr send gegangen, ebe ihr gefandt murdet; gebet nicht meiter! Beharret nicht darauf, euch felbst und eure Buborer in die Berdammnig ju führen. Demuthiget euch vor Gott und rufet Ihn an, daß Er zuerft eure Seelen beleben moge, daß Er euch gebe mabre Buße jum Leben, und ben Glauben, ber bas Berg reinigt und in ber Liebe thatig ift. Go wird ber Beift ber Berrlichfeit und Beift Chrifti auf euch ruben und es wird fich dann zeigen, daß Gott euch gesandt hat. Dann werdet ihr in der That wirfen Die Werke eines Evangeliften und einen vollkommenen Beweis eures Berufes geben. Dann wird das Wort Gottes in eurem Munde zu einem Sammer werden, der die Felfen in Stude gerichlägt. Dann wird ce an euren Früchten gu erfennen seyn, daß ihr Propheten des herrn send! Und wenn ihr fo - viele zur Berechtigfeit gewiesen habt, bann werdet ibr leuchten wie die Sterne von Emigteit gu Ewigfeit! Umen.

#### Dreizehnte Predigt.

#### Heber die Bergpredigt.

"Es werben nicht Alle, die zu mir sagen: herr, herr! in das himmelreich fommen, sondern die den Willen than meines Vaters im himmel. Es werden viele zu mir sagen an jenem Tage: herr, herr! daben wir nicht in deinem Namen geweisiget? haben wir nicht in beinem Namen Teusel ausgetrieben? Haben wir nicht in beinem Namen viele Tbaten gethan? Dann werde ich ihnen befennen: Ich babe euch noch nie ersannt, weichet alle von mir, ihr lebelthärer! Darum, wer diese meine Rede höret und thut sie, den vergleiche ich einem klacen Manne, der sein Rous auf einen Felsen bauete. Da nun ein Platregen siel, und ein Gewässer fam, und webeten die Winde und sliegen an das Haus; siel es doch nicht, denn es war auf einen Felsen gegründet. Und wer diese meine Rede böret und thut sie nicht, der ist einem rhörichten Manne gleich, der sein Jaus auf den Sand dauete. Da nun ein Platregen siel und fam ein Fewässer, und wederen die Winde und siesen an das Haus; da siel es, und that einen großen Fall." Matth. 7, 21—27.

Unser göttlicher Lehrer hatte nun ben ganzen Rath Gottes in Beziehung auf den Wog der Erlösung erklärt, und die großen hindernisse gezeigt, welche diesenigen erwarten, die auf diesem Wege wandeln wollen; nun schließt er das Ganze mit den wichtigen Tertesworten. Wir wollen

- I. den Zustand dessen betrachten, der sein Saus auf den Sand bauet;
- II. die Weisheit besjenigen zeigen, ber sein haus auf den Fels gründet.
- III. Dieses Alles mit einer Anwendung beschließen.
- I. Zuerst also wollen wir ben Zustand bessen betrachten, ber sein haus auf den Sand bauet. Auf ihn bezieht es sich, was unser herr sagt: Es werden nicht Alle, die zu mir sagen: herr, herr! in das himmelreich sommen. Und was haben wir nun unter dem Ausdruck zu verstehen: "Die zu mir sagen: herr, herr!"? Wenn wir mit dem niedrigsten Puntte beginnen wollen, so ist darin eingeschlossen unser sogenanntes Glaubensbekenntniß, serner unser Gebet und Danksagung, ja unser persönliches Bekenntniß, das wir von der Gnade

Gottes ablegen, daß wir rusen: Siehe das ist Gottes Lamm, das die Sünden der Welt hinwegnimmt! Ja, wir mögen dies mit solch einem Maß von göttlicher Macht und mit solcher Beweisung des Geistes thun, daß wir dadurch viele Seelen vom Tode retten. Und dech ist es möglich, daß dies Alles nicht mehr ist als die leere Rede: "Herr, Herr!" Denn während ich dies Andern verfündige, kann ich doch selbst ein Berworfener seyn; während ich mit der Hilfe Gottes viele Seelen von der Hölle wegführe, kann ich doch selbst, wenn ich es gethan habe, in dieselbe surzen; während ich vielleicht manche Andere in das Hummelreich bringe, kann ich selbst für immer ausgeschlossen werden. — Lieber Leser! wenn Gott mein Wort an deiner Seele gesegnet hat, o so bete, daß er sich meiner. als eines Sünders erbarmen möge!

Es mag zweitens in ben Worten: "bie zu mir sagen: herr, herr!" das begriffen senn, daß wir tein Unrecht thun, daß wir uns enthalten von offenbaren Sünden, daß unser Wewissen frei ist von jeder äußerlichen Beleidigung gegen Gott und die Menschen; oder, wie der Apostel von sich felbst bezeugt, daß wir eine unsträsliche Gerechtigkeit nach dem Geset

haben, und boch babei nicht gerechtfertigt find.

Die Rede: "Herr, herr!" mag brittens Bieles von dem in sich schließen, was wir gewöhnlich gute Werte nennen. Es mag Einer das heilige Abendmahl regelmäßig genießen, viel zur Kirche gehen und alle Gnadenmittel gebrauchen. Wir können unsern Nebenmenschen Gutes thun, den Hungrigen unser Brod brechen, und die Nackten mit unsern Kleidern bedecken. Wir können so eifrig in guten Werten seyn, daß wir alle unsere Habe den Armen geben und doch keinen Theil ha-

ben an ber Berrlichfeit, tie foll offenbar werden.

So deutlich er nun dies ertlärt, und so oft er es wiederholt hat, daß keiner, der nicht das Reich Gottes in sich selbst
habe, eingehen könne in das himmelreich; so wußte unser Herr doch wohl, daß Liele diese Rode nicht annehmen werden wellen. Daher bestätigt Er sie nochmals, indem Er sagt: Biele (nicht Einer, nicht Wenige; es ist dies kein selkener, oder ungewöhnlicher Fall) werden zu mir sagen an jenem Tage, nicht allein: "Wir haben viel gebetet, wir haben deinen Namen verkündigt, wir haben uns zurückgebalten vom Vösen, wir haben uns in allen guten Thaten geübt;" sondern auch, was noch viel mehr ist: "Wir haben in deinem Namen geweissaget, in deinem Namen Teusel ausgetrieben, wir haben in beinem Namen viele Wunderwerke gethan." Wir haben geweisfaget, d. h.: Wir haben deinen Willen den Menschen verkündigt, und den Sündern den Weg zum Frieden und zur Seligkeit gezeigt. Und wir haben dies in deinem Namen gethan, gemäß der Wahrheit deines Evangeliums, ja Du hast das von uns gepredigte Wort, begleitet durch den heil. Geist, vom himmel herniedergesandt. — In oder durch deinen Namen, durch die Macht des Wortes und des Geistes haben wir Teusel ausgetrieben. — Und in deinem Namen, durch deine Macht, nicht durch unsere eigene, haben wir viele Wunder-

werke gethan!

II. Will ich ench die Weisheit beffen zeigen, ber biefe Rebe thut und fein Saus auf einen Gelfen bauet. Der ift in ber That weise, ber ben Willen thut meines Batere im himmel; ber ift mahrhaftig weise, beffen Gerechtigfeit beffer ift, ale bie ber Schriftgelehrten und Pharifaer. Er ift arm im Geifte und erfennt fich fo, wie er wirklich ift. Er fieht und fühlt alle feine Gunben, all' feine Miffethaten, bis fie hinmeggemaschen find durch bas Berfohnungsblut. Er ift fich feines verlornen Buftanbes und bes Bornes Gottes, ber auf ihm rubet, bewußt : er tennt feine Unfahigfeit, fich felbit zu belfen, bis er erfüllt ift mit Friede und Freude im beiligen Beift. Er ift bemuthig und fanft, buldfam gegen alle Menfchen ; er vergilt nicht Bofes mit Bofem, ober Scheltwort mit Scheltwort, fondern er fegnet, , bis er Bofes mit Gutem überwindet. Geine Geele durftet nach nichts auf biefer Erbe, als allein nach Gott, nach bem lebenbigen Gott. Er hat Mitleiden und Liebe gegen alle Menfchen, und ift bereit, fein Leben gu laffen fur feine Feinde. Er liebt ben herrn, feinen Gott, von gangem Bergen, von gangem Gemuthe, von ganger Geele und aus allen Rraften. Der allein wird eingehen in bas himmelreich, ber in Diefem Beifte allen Menschen Gutes thut; ter aus Diesem Grunde verachtet und verworfen wird von den Menschen; ber, wenn gehaßt, geschmäht und verfolgt, bennoch frohlich ift, indem er weiß, an wen er glaubt. Er ift beffen gewiß verfichert, daß Diefe zeitliche Trubsal für ihn wirket eine ewige, wichtige Berrlichkeit.

Wie wahrhaft weise ist solch ein Mann! Er kennt sich selbst, bag er ist ein unsterblicher Geist, ber ausging von Gott und herniedergesandt wurde in ein Haus von Erbe, nicht zu thun seinen eigenen Willen, sondern den Willen deß, der ihn gesandt hat. Er kennt die Welt als einen Ort, auf

welchem er nur für etliche Tage ober Jahre verweilt, nicht um in derselben zu bleiben, sondern nur als Fremdling und Pilger durch sie hinzureisen nach der ewigen heimath. Und demzusolge benütt er die Welt, mißbraucht sie aber nicht, weil er weiß, daß sie mit ihrer Luft vergeht. Er fennt Gott als seinen Bater und seinen Freund, als den Bater alles Guten, als die einzige Seligfeit aller vernünstigen Wesen. Er sieht deutlicher als bei dem Licht der Mittagssonne, daß es die Vestimmung des Menschen ist, Den, der ihn geschaffen hat nach seinem Bilde, zu verherrlichen, zu lieben und sich in Ihm zu freuen. Und mit derselben Deutlichseit erkennt er die Mittel zu diesem Zwecke, zu diesem Gottes in der Herrlichteit; nämlich die Erkenntniß Gottes, und den Glauben an Jesum

Christum, ben Er gesandt bat.

Der ift ein weiser Mann, sogar nach ber Erflärung Gottes; benn er baut fein Saus auf einen Felfen, auf den ewigen Felsen, nämlich auf unfern Beren Jesum Chriftum. Ruglich wird er fo genannt; benn er verandert fich nicht; er ift berfelbe gestern und heute und in alle Ewigfeiten! Bon Ihm zeuget ber Mann Gottes im alten Testamente sowohl, als ber Apostel: "Du, herr, haft vom Anfang bie Erbe gegrundet, und Die Simmel find Deiner Sande Werte. Dieselbigen werben vergeben. Du aber wirft bleiben, und fie werden alle veralten wie ein Rleid; und wie ein Bewand wirft Du fie mandeln, und fie werden fich vermandeln; Du aber bift derfelbige, und Deine Jahre werden nicht aufhören." Bebr. 1, 10-12. Weise tit baber ber Mann, welcher nur auf bas, was Er für uns gethan und gelitten hat, bauet. Er fpricht : "Berr, ich habe gefündigt, ich verdiene die unterfte Solle; aber ich bin gerechtfertigt durch Deine freie Onade, durch die Erlösung, fo durch Jesum Chriftum geschehen ift, und mas ich nun lebe im Fleisch, bas lebe ich im Glauben an Den, ber mich geliebet und fich felbst für mich bargegeben bat!" Das Leben, bas ich nun lebe, ift ein göttliches, himmlisches Leben; ein Leben verborgen mit Christo in Gott; ein seliges Leben ber reinen Liebe gegen Gott und Menichen.

Möge aber ein solcher nicht glauben, daß er keinen Kampf mehr sehen werde; und daß er nun außer dem Bereich der Bersuchung sey. Er soll bewährt werden wie Gold im Feuer. Er wird nicht weniger versucht werden, denn die, welche Gott nicht kennen, ja viel mehr; denn Satan wird nicht versehlen, das Aeußerste zu thun, um die zu versuchen, die er nicht zu

verberben vermag. Deshalb wird "ber Regen" ungehindert auch auf ihn herabstürzen. "Die Fluthen und Strime" werden daher fommen; sie werden ihre Wellen erheben und schredlich wüthen. Doch wird der Herr, der über den Wasserfluthen sitzet, zu ihnen sprechen: "Bis hieher sollst du kommen und nicht weiter, hier sollen sich legen deine stolzen Wellen." "Die Winde werden blasen und an das Haus anstesen," als ob sie es von Grund aus umblasen wollten: aber es kann nicht fallen, benn es ist auf einen Felsen gegründet. Wer auf Christus gebaut hat, wird sich nicht "fürchten, obgleich die Welt unterginge und die Berge mitten ins Meer sänsen." "Wenn gleich das Meer wüthete und wallete und von seinem Ungestüm die Berge einsielen;" so wohnt er unter dem Schape des Allenböchsten, und ist sicher unter dem Schatten des Allmächtigen.

III. Wie wichtig ist es denn für jeden Menschen, diese Dinge prattisch auf sich selbst anzuwenden? Ernstlich zu untersuchen, auf was für einen Grund er baut, ob auf einen Velsen oder auf den Sand? Wie wichtig ist es für dich zu fragen, was ist der Grund meiner Hoffnung? Auf was gründe ich meine Erwartung, ins himmelreich einzugeden? Ist sie nicht auf Sand gebaut? Auf meine Ne cht gläubigseit, d. h. auf meine richtigen Verstandes be griffe von den Lehren der h. Schrift? Ach, welche Ihorheit ist dieses! Dieses beißt gewiß auf den Sand bauen. Der baue ich meine Hoffnung daraus, daß ich zu einer Kirche gehöre, deren Lehren, Gottesdienst und Verfassung der apostolischen am nächsten stehen? Wenn es so ist, haft du große Ursache, Gott dafür zu preisen; aber wenn du dadurch nicht geheiligt wirst, so wird dich all dies nur besto größerer Verdammniß aussessen.

Auf was willt du ferner beine Hoffnung zur Seligkeit bauen? Auf beine Unschuld? Darauf, daß du Niemand Unrecht thust? Gesett: Du handelst recht gegen Jedermann, du bist ein rollkommen ehrlicher Mann; du bezahlest Jedermann das Seinige, und betrügst Niemand; du lebst in keiner offenbaren Sünde. Du kannst so weit gehen und doch nicht in den himmel kommen. Auch wenn beine Gerechtigkeit aus dem rechten Grundsahe fließt, so ist es doch nur der gering ste Theil der Religion Christi. Gehest du noch weiter? Rühmst du dich neben deiner bürgerlich en Gerechtigkeit auch einer kirchlichen? Gehest du bei allen Gelegenheiten zu des herrn Abendmahl? Betest du im Verborgenen mit der Familie und in der Gemeinde? Fastest du

oft? Hörest und sorschest du in ber heil. Schrift und benfit du barüber nach? Diese Dinge solltest du gethan haben seit ber Zeit, da du zuerst bein Angesicht nach dem himmel richtetest. Aber wenn du auf sie allein bauest, so baus bu auf den Sand.

Bift du eifrig in guten Werten? Sprifeft du die Sungrigen und fleidest bu Die Radten, und besudeft bu bie Wittmen und Baijen in ihrer Betrübnig? Besuchet bu die Rranten? Beherbergeft bu Die Fremten? Weiffageft bu im Namen Christi? Predigest du bas Evangelium in Reinheit? Begleitet ber beil. Beift bein Wort und macht es zu einer Rraft Gottes, Die ba felig macht? Bift bu ein Werfzeng, Gunber aus der Finsternig in das Licht und aus der Bewalt bes Satans ju Gott gu bringen? Dann gebente baran : "Aus Gnaben send ihr selig geworden durch den Glauben." "Richt um ber Werke willen ber Gerechtigfeit, Die nir gethan haben. fondern nach feiner Barmbergigfeit, macht er uns felig." Berne gang nadt und blos am Rreug Chrifti bangen, indem du Alles, was du gethan haft, fur Dung und Unflath achtest! Wende bich an Ihn wie ber fterbende Schacher, wie bie Gunderin mit ihren sieben Teufeln! Conft bauft du noch immer auf ben Sand, und obschon du Undere gerettet, wirft du bennoch beine rigene Geele verlieren.

Her, vermehre meinen Glauben! Gieb mir nur Glauben, wenn auch blos wie ein Senftorn! — Aber "was hilft es, lieben Brüder, so Jemand sagt, er habe den Glauben und hat doch die Werke nicht?" Kann auch der Glaube ihn selig machen? D nein! Der Glaube, welcher keine Werke hat, welcher nicht innerliche und äußerliche Heiligung hervorbringt, welcher nicht das Vild Gottes auf das Herz eindrückt, und reinigt uns, wie Er rein ist; der Glaube, welcher nicht die ganze Religion hervorbringt, die in den vorhergehenden Kapiteln beschrieben ist, ist nicht der Glaube des Evangeliums, nicht der seligmachende Glaube.

Süte dich vor dieser Schlinge des Teufels vor allen andern, daß du dich auf einen Glauben, der dich nicht von teinen Sünden befreit, verläffest. Wenn du auf solch einen Glauben dein ganges Vertrauen setzest, so bist du auf ewig verloren. Du bauest dein Haus auf den Sand! Wenn dann ein Platregen fällt, ein Gewässer kommt und die Winde wehen, wird

es gewiß fallen und einen großen Fall thun!

Daher baue du auf einen Gelfen; burch Gottes Gnabe er-tenne bich felbit. Biffe und fuble es, daß bu aus fündlichem

Samen gezeuget bist und beine Mutter bich in Gunben em pfangen hat; und baß du selbst, seit du Böses vom Guten un terscheiden konntest, Sünde auf Sünde gehäuset hast. Bekenne dich des ewigen Todes schuldig und verzichte auf jede Hoffnung, jemals im Stande zu senn, dich selbst zu retten. Alle beine Hoffnung sen, gewaschen durch Sein Blut, und gereinigt durch Seinen Geist zu werden, der selbst alle deine Sünden an Seinem eigenen Leibe an dem Holze getragen hat! Und wenn du weißt, daß Er deine Sünden hinweggenommen hat, um so mehr demuthige dich vor Ihm mit einem beständigen Bewußtseyn beiner gänzlichen Abhängigkeit von Ihm für jeden guten Gedanken, Wort und Wert, und deiner gänzlichen Un-

fähigfeit zu allem Guten obne 3bn.

Beine benn über beine Gunden und traure vor Gott, bis Er beine Laft in Freude vermandelt; und bann meine mit benen, die ba weinen, und über bie, fo nicht über fich felbit meinen. Traure über bie Gunden und bas Elend ber Menichen, indem bu auf ben unermefiliden Drean ber Emigfeit blidft, welcher bereite Millionen auf Millionen Menschen verschlungen hat und noch täglich verschlingt! Dort oben bas Saus Gottes ewig in dem himmel! Dort unten bolle und Berberben! Salte aber alle beine Affette im Gleichgewicht, insbesondere Born, Rummer und Furcht. Gen ruhig und gufrieben mit Allem, mas ber Bille Gottes ift. Lerne in jedem Buftand, worin bu bift, mit bemfelben gufrieden gu feyn. Gen milbe gegen bie Buten, fanft gegen alle Menfchen, befonbers gegen die Bofen und Undantbaren. Gute tich nicht nur por außern Ausbruchen bes Bornes, indem bu gu beinem Bruder Racha oder bu Rarr fagit; fondern por jeder innern Aufregung, welche gegen tie Liebe ift. Du follft gurnen über die Gunde, ale eine ber Majeftat bes Simmele gugefügte Beleidigung; aber liebe immer noch ben Gunder: gleich unferm herrn, welcher "bie Pharifaer umber mit Born anfah, und betrübt mar über ihrem verftodten Bergen." war betrübt über die Gunter und gornig über die Gunbe. Co "gurne" bu "und fundige nicht!"

Hungert und durstet dich nicht nach "vergänglicher Speise, sondern nach dem, das in das ewige Leben hineinwähret," so trete unter die Füße die Welt und die Dinge dieser Welt, alle ihre Reichthumer, Ehren, Bergnügen. Was ist die Welt für dich? Laß die Todten ihre Todten begraben; du aber solge dem Bild Gottes nach. Und hüte dich, den seligmachen-

ben Durst, wenn er bereits in beiner Seele entstanden ist, zu löschen durch eine Formenreligion, welche das herz so irdisch und stundlich als jemals an dem Staub kleben läßt. Lasse nichts dir genügen als die Kraft der Gottseligfeit, eine Religion, die Geist und Leben ist; das Wohnen in Gott und Gott in dir; das Eingehen durch das Blut der Besperengung "binter den Borhang," "das Siben in himmlischen Plähen mit Christus Jesus!"

Da du siehest, daß du Alles vermagt durch Christum, der dich stärket, so sen barmberzig, wie dein Bater im himmel barmberzig ist! Liebe deinen Nächsten wie dich selbst! Liebe Freunde und Feinde wie deine eigene Seele! und laß deine Liebe langmuthig und geduldig gegen alle Menschen senn. Ersreue dich der Wahrheit, wo sie gefunden wird; der Wahrbeit der Gottes und Frieden und Wohlwollen unter den Menschen bestörtes und Frieden und Wohlwollen unter den Menschen bestörtert. Von den Lodten und Abwesenden rede nichts als Gutes; glaube alle Dinge, welche dazu dienen mögen, deines Mächten Charaster zu erbeben und zu reinigen; ertrage alle Dinge und triumphire so über allen Widerstand, denn wahre Liebe wird weder in Zeit noch in Ewiaseit zu Schanden.

Gen tenn reines Bergens; gereiniget burch ten Glauben von aller Befledung bes Fleisches und bes Beiftes und fahre fort mit der Beiligung in ber Furcht Gottes. In einem Wort: Lag beine Religion Die Religion bes Bergens feyn, lag fle tief im Innerften beiner Seele liegen. Gen bu flein, niedrig und schlecht (mehr als Worte ausdrücken fonnen) in beinen eigenen Augen; in den Staub gedemuthigt burch die Liebe Bottes, Die da ift in Chrifto Jeju. Gen ernsthaft und laffe ben gangen Strom beiner Gedanken, Worte und Sandlungen aus der tiefften Ueberzeugung bervorfließen, baff bu am Rande bes großen Abgrundes stehest, bu und alle Menschenkinder, gerade um bineingufallen, entweder in die ewige Berrlichfeit ober bas ewige Feuer! Lag beine Seele erfüllt fenn mit Milbiafeit, Sanftheit, Geduld, Langmuth gegen alle Menschen; - gu gleicher Zeit lag Alles, was in bir ift, nach Gott durften, bem lebendigen Gott; indem du verlangft, in seinem Bilde gu erwachen, und mit Ihm erfüllt zu werden! Liebe Gott und alle Menschen! In Diesem Beifte thue und letde alle Dinge! Beige beinen Glauben burch beine Werke; fo "thue ben Wil-Ien beines Baters, welcher ift im Simmel!" Go gewiß bu fo mit Gott auf Erden mandelft, fo gewiß wirft bu auch mit 36m regieren in der Berrlichkeit! Umen.

## Vierzehnte Predigt.

#### Ueber den Gehorfam der Rinder gegen ihre Glitern.

"Ihr Rinder, fend gehorfam ben Eltern in allen Dingen." Col. 3, 20.

Es ift viele Jahre lang ein Begenstand bes Streites gemefen, ob es irgend welche angeborne Grundzuge im Beifte bes Menichen gebe? Aber es ift von allen Seiten jugegeben, wenn irgend folche Grundzuge von Ratur in Die Geele eingepflangt find, der, unfere Eltern gu ehren, biefen Charafter vor allen andern beanspruchen wird. Er ift unter biefe allgemeinen Grundzuge von ben alteften Schriftftellern gegablt. und wird ungweifelhaft felbst unter den milbesten, ben robeften Nationen gefunden. Und er ist nicht weniger, sondern mehr bemerkbar in den gebildetften nationen. Go mar es querft in den öftlichen Theilen der Welt, welche so viele Lebensalter hindurch der Git ber herrschaft, Gelehrsamkeit und Bildung sowohl als ber Religion maren. Go mar es nachher in ben griechischen Staaten und burch bas gange romifche Reich. In diefer hinficht ift es flar, bag die, welche "das geschriebene Wefet nicht haben, ihnen felbit ein Gefet find," beweifend, "bes Befetes Wert fen geschrieben in ihren Bergen."

Und wo immer Gott feinen Willen ben Menichen geoffenbaret hat, ift Diefes Weset ein Theil Diefer Offenbarung gemefen. Es ift hierin aufs Neue mitgetheilt, bedeutend ermeitert und auf Die fraftigfte Weise eingescharft worden. Rach bem judischen Wefet waren Die offenbaren Uebertreter beffelben mit dem Tode zu bestrafen. Und bies mar eins ber Bebote, welche unfer theurer herr nicht aufzulofen, fondern gu erfüllen tam. Deshalb tabelte er fo icharf Die Schriftgelebrten und Pharifaer, daß fle es mit ihren Satungen aufhoben ; flar bamit zeigent, bag bie Gultigfeit beffelben fich auf alle Zeiten ausdehne. Es ift auch der Juhalt deffen, mas Daulus den Ephesern mittheilt, Rap. 6, 1: "Ihr Rinder, gehor-

det euren Eltern in bem Berrn."

Es ift bemerkenswerth, bag ber Apostel zu bieser Pflicht burch eine dreifache Ermunterung ermahnt: Zuerft zu ben ben Ephesern fügt er bingu : "benn bas ift billig ;" es ift eine Forderung der Gerechtigfeit sowohl als ber Liebe. Es ift nicht mehr als ihre rechtliche Forderung; es ift, was wir ihnen schuldig find, weil wir selbit bas Leben von ihnen empfangen haben. Zweitens : "bas ift bem Berrn gefällig ;" es ift gang befonters angenehm bem großen Bater von Engeln und Dienichen, bag wir Chre und Behorfam ben Batern unfere Gleisches beweisen. Drittens: es ist "bas erfte Bebot, welches Berheißung bat;" bas erfte, mit beffen Bollbringen eine eigentbumliche Berbeigung vertnupft ift: "dag es dir wohl gehe, und du lange lebest in dem Lande, bas bir ber Berr, bein Gott, geben wird." Diese Berheißung, wie es allgemein verftanten wird, fchließt Wefundheit, zeitliche Gegnungen und langes Leben ein. Und wir haben ungablige Bemeife gefeben, daß fie ber driftlichen sowohl als ber jubifchen Berfaffung angebort; viele auffallende Beifpiele ihrer Erfüllung tommen bis auf ben beutigen Tag vor.

Alber mas ist ber Ginn tiefer Worte: "Ihr Kinber, fend geberfam euern Eltern in allen Dingen!" Ich will mit der Gulfe Gottes zuerst versuchen, sie zu erklaren, und bann fie

einzuschärfen.

1. Buerft will ich biefe Worte zu erklaren fuchen, und bas um fo mehr, weil fo wenig Leute fie zu versteben icheinen. Sieh umber in ber Welt, nicht in der heidnischen, fondern in ber driftlichen Welt, fogar in bem reformirten Theile berfelben. Betrachte Die, welche Die heilige Schrift in ihrer eige= nen Sprache haben. Bier und ba gehorcht ein Rind ben Eltern aus Furcht, oder vielleicht aus natürlicher Buneigung. Aber wie viele Kinder tannft du finden, Die ihren Batern und Müttern gehorchen aus einem Wefühle ihrer Pflicht gegen Gott? Und wie viele Eltern fannft bu finden, die Diefe Pflicht ibren Rindern gehörig einprägen? Ich fürchte, eine große Mehrzahl, beides Eltern und Rinder, find gang unwiffend darin. Deshalb will ich es fo flar machen, ale ich fann; aber troppem bin ich mir völlig bewußt, Diejenigen, welche fich nicht überzeugen laffen wollen, werden nicht mehr von bem verstehen, was ich fage, als wenn ich Griechisch oder Bebräisch spräche.

Ihr werdet es leicht begreifen, bag unter Eltern ber Apoitel beide meint, Bater und Mutter, da er uns auf bas

fünfte Gebot hinweist, welches beide nennt, ben einen und die andere. Und wie immer menschliche Gesetze darin unterscheiben mögen, das Gesetz Gottes macht keinen Unterschied, sondern bringt uns unter dieselbe Berpflichtung, beiden zu

gehorchen, bem einen wie ber andern.

Aber ehe wir betrachten, wie wir unsern Eltern gehorchen sollen, mag gefragt werden: wie lange sollen wir ihnen gehorchen? Sollen Kinder nur gehorchen, bis sie allein geben können? bis sie zur Schule gehen? bis sie lesen und schreiben können? ober bis sie so groß sind als ihre Eltern? oder die Jahre des völligen Berstandes erreichen? Nein, wenn sie nur gehorchen, weil sie fürchten, geschlagen zu werden, oder weil sie sonst nirgends Nahrung und Kleidung bekommen können, was nütt solcher Gehorsam? Nur die, welchen ihren Eltern gehorchen, wenn sie ohne dieselben leben können, und wenn sie weder etwas hoffen noch fürchten von ihnen, werden

Lob von Gott haben.

Aber ist ein Mann von majorennem Alter, ober ein Weib, das verheirathet ist, unter irgend einer längern Berpflichtung, ihren Eltern zu gehorchen? hinsichtlich des Ehestandes, obgleich es mahr ist, daß ein Mann Bater und Mutter verlassen wird und seinem Weibe anhangen, und folglich sie Bater und Mutter verlassen wird und ihrem Gatten anhangen, (weshalb einige besondere Fälle vorkommen mögen, wo die Pflichten der Ehe die Stelle der Kindespflichten einnehmen müssen), kann ich dennoch weder aus der heiligen Schrift noch der Vernunft lernen, daß der Ehestand die allgemeine Berbindlichkeit der Kindespslicht vernichtet oder verringert. Noch weniger scheint es, daß sie ausgehoben oder vermindert ist, weil wir einundzwanzig oder achtzehn Jahre alt sind.

Aber was ist damit gemeint: "Ihr Kinder, sept gehorsam euren Eltern in allen Dingen?" Gewiß der erste Punkt des Gehorsams ist, nichts zu thun, was dein Bater oder deine Mutter verdieten, es sen groß oder klein. Nichts ist klarer, als daß das Berbot eines Baters jedes gewissenhafte Kind bindet, das heißt, ausgenommen, das verbotene Ding sep von Gott klar geboten. Doch dies ist nicht Alles. Ein zarter Bater (oder Mutter) mag etwas ganz und gar mißbilligen, was er nicht geradezu verbietet. Was ist die Pssicht eines Kindes in diesem Falle? Wie weit ist diese Mißbilligung zu beachten? Ob sie einem Verbote gleich seyn würde oder nicht, eine Person, die ein unverletztes Gewissen haben will, sollte unzweis

felhaft auf der sichern Seite sich halten, und vermeiden, was vielleicht bose seyn mag. Es ist gewiß der bessere Weg, Nichts zu thun, was, wie du weißt, deine Eltern mißbilligen. Anders zu handeln, scheint einen Grad von Ungehorsam zu beweisen, den ein zartes Gewissen zu vermeiden wünschen würde.

Das zweite in tiesem Befehl eingeschlossene Ding ift: Thut Alles, was tein Bater oder Mutter gebietet, es sen groß oder klein, soferne es keinem Webote Gottes zuwider ist. Dierin hat Gott Ettern Macht gegeben, welche souverane Fürsten nicht haben.

Mit bewunderungewürdiger Weisheit hat der Bater ber Weifter Diefen Befehl gegeben, bamit Die Starte ber Eltern ben Mangel ber Starte und ber Berftant ber Eltern ben Mangel Des Berftandes ihrer Rinder erfene, bis diefe felbit Starte und Berftand haben. Dies ift beshalb bas Erfte, mas Rinder zu lernen baben, daß fie ben Eltern gehorchen, ihrem Willen fich in allen Dingen unterwerfen follen; und bagu mogen sie gewöhnt werden lange, che fie ben Grund bavon verfteben, und in ter That lange zuvor, ehe fie fabig find, einen ber Grundfage ter Religion zu begreifen. Deshalb befiehlt Paulus allen Eltern, ihre Kinder aufzuziehen "in der Bucht und Bermahnung jum herrn." Denn ihr Wille fann gebrochen werden burch angemeffene Bucht, felbit in ihrer frühen Rindbeit, mabrend fie erft eine beträchtlich lange Beit nachber ber Belehrung fabig find. Dies ift daber ber erfte Punkt von allen: beuge ihren Willen von dem allererften Schimmer ber Vernunft an; und indem bu fle an beinen Willen gewöhnst, bereite fle vor, fich bem Willen ihres Baters im himmel zu unterwerfen.

Aber wie wenig Kinder finden wir, selbst von sechs oder acht Jahren, die etwas hiervon verstehen. In der That, wie sollen sie es verstehen, da sie Niemand haben, der es sie lehrt? Sind nicht ihre Eltern, Bater sowohl als Mutter, in dieser Angelegenheit gerade so unwissend, wie sie selbst? Bo sindest du einen, selbst unter christlichen Leuten, der den geringsten Begriff davon habe? Dast du nicht den Beweis davon mit deinen eigenen Augen gesechen? Bist du nicht zugegen gewesen, als ein Bater oder eine Mutter sagte: "Mein Kind thue so oder so," und das Kind ohne weitere Eeremonie entschieden antwortete: "Ich will nicht," — und die Estern lassen es ohne weitere Bemerkung ruhig hingehen. Und sieht er oder sie nicht ein, das mit dieser grausamen Nachsicht sie thr Kind durch seine offene Empörung gegen seine Estern zur

Empörung gegen Gott aufziehen? Folglich erziehen fle ihre Kinder für das ewige Feuer, das bereitet ist dem Teufel und seinen Engeln. Würden sie bies recht betrachten, sie würden weder effen, noch trinken, noch schlafen, bis sie dasselbe eine befere Lektion gelehrt und es für immer gänzlich abgeschreckt hät-

ten, je wieder diese teuflische Antwort zu geben.

Lagt mich biesen Kall ein wenig länger mit euch Eltern betrachten, die ihr Gott fürchtet. Benn ihr Gott fürchtet, wie durft ihr einem Rinde über ein Jahr alt erlauben gu sagen: "ich will's thun," was ihr verbietet, oder: "ich mag's nicht thun," was ihr gebietet, und es ungestraft geben laffen ? Warum thut ihr ihm nicht auf einmal Einhalt, Damit es niemale mehr mage, fo wieder zu fagen? Sabt ihr fein Mitleiben, fein Wefühl für euer Rind? Rein Intereffe für fein Beil ober fein Berberben? Burbet ihr ihm erlauben, in eurer Gegenwart zu fluchen ober zu fchwören, ohne barauf gu achten ? Run, Ungehorsam ift so gewiß ein Beg gur Verbammnig, ale Fluchen. Thut ihm Einhalt, haltet es beim ersten Male auf in bem Namen Gottes. "Schone nicht ber Ruthe, verdirb nicht bein Rind." Wenn ihr nicht bas Bere eines Tigere habt, überlagt eure Rinter nicht bem eigenen Willen, bas ift bem Teufel. Dbgleich es euch schmerzlich ift. reißt tropdem eure Sprößlinge aus des Löwen Bahnen. Macht fle unterwürfig, bamit fle nicht umkommen ; brecht ihren Wil-Ien, bamit ihre Geelen gerettet merben.

Ich tann nicht fagen, wie diefer Punkt genugsam einzuschärfen ift. Ihn eurem Geiste noch fester einzuprägen, erlaubt mir, einen Theil eines Briefes über diesen Gegenstand hinzuzufügen, ber vor einigen Jahren im Drud erschien.

"Um ben Geist von Kintern zu bilben, ist das erste, mas gethan werden muß, ihren Billen zu überwältigen. Ihren Berstand auszubilden ist ein Wert der Zeit und muß in langsamen Graden vorangehen; aber ihren Willen zu unterwerfen ist ein Ding, das auf einmal gethan werden muß, und ie cher, um so besser. Denn wenn wir es aufschieben, gewöhnen sie sich eine Hartnäsigkeit an, welche kaum je wieder gebrochen werden kann, und nie, ohne eine Strenge zu brauchen, die für uns ebenso schwerzlich, als für die Kinder seyn würde. Deshalb nenne ich diesenigen Eltern grausam, welche für gütige und zärtliche angesehen werden, indem sie ihren Kindern erlauben, Gewohnheiten anzunehmen, die, wie sie wissen, nachher gebrochen werden müssen.

"Ich bestehe auf ber Ueberwindung bes Willens von Kinbern bei Zeiten, weil dies die einzige Grundlage einer religiösen Erzichung ist. Wenn dies recht geschieht, dann ist ein Kind geschieft, durch ben Verstand seiner Eltern geleitet zu werden, bis sein eigener Verstand zur Reise kommt.

"Ich fann biefen Wegenstand noch nicht verlaffen. Gigenwille bie Wurgel aller Gunde und Elendes ift, begrun-Det Alles, mas tenselben in Rintern nabrt, ihre nachmalige Berworfenheit und Gottlofigkeit; und was immer ihn bemmt und abtottet, befordert ihr gufunftiges Blud und Frommigfeit. Dies mird noch einleuchtender, wenn wir erwägen, daß Religion nichts anders ift, als das Bollbringen bes Willens Gottes, und nicht unfers eigenen; und bag, ba Eigenwille bas große hinderniß unferer zeitlichen und ewigen Gludfeliafeit ift, feine Nachficht gegen benjelben gleichgultig fen. himmel und Solle bangt Davon allein ab. Go ift ber Bater, welcher fich bemübt, ibn in feinen Rindern zu unterdruden, ein Mitarbeiter Gottes, eine Geele ju retten ; ter Bater aber, ber ibm nachfieht, thut des Teufels Wert, macht Religion unmöglich, Befehrung unerreichlich, und thut Alles, was an ihm liegt, fein Rind in tie Berdammnig zu fturgen, Geele und Leib für ewig.

"Deshalb fann ich nur noch einmal ernftlich wiederholen : Brecht ibren Willen bei Zeiten. Fangt Diefes große Bert an, ebe fie allein geben, ebe fie deutlich sprechen oder vielleicht noch gar Richts fonnen. Welche Dlübe es immer toftet, überwältige Diefe Sartnädigfeit; brich ben Willen, wenn bu bein Rind nicht in die Berdammniß fturgen willft. Ich beschwöre Dich, Dies nicht zu verfäumen, nicht aufzuschieben! Deshalb 1. Lehre bein Rind im Alter von einem Jahr die Ruthe gu fürchten und nicht immer zu fchreien. In Folge beffen 2. Lag es nichts haben, warum es schreit, burchaus nichts, groß ober flein, fonft wurdest bu bein eigenes Wert vernichten. 3. In jedem Fall lehre es von tiesem Alter an zu thun, was ihm befohlen ift, felbit wenn bu es zehnmal schlagen mußt, um bies ju erreichen. Lag bich von feinem überreben, daß es Graufamteit ift, fo gu thun; es ift Graufamteit, es nicht gu thun. Brich seinen Willen jest, und feine Seele wird leben, und es wird bich wahrscheinlich segnen in alle Ewigfeit."

Im Gegentheil, wie schredlich sind die Folgen jener haffenswerthen Nachsicht, welche Kindern ihren eigenen Willen giebt, und ihren Nachen nicht von Kindheit an niederbeugt! Es kommt hauptsächlich baher, daß so viele driftliche Eltern Kinder ausziehen, die gar keine Religion haben; Kinder, die, wenn sie auszewachsen sind, sich nicht um sie bekümmern, ihnen vielleicht offen Trop bieten und bereit sind, ihnen die Augen auszukrazen. Warum ist dies so? Nur darum, weil ihr Wille nicht im Ansange gebrochen wurde, weil sie nicht daran gewöhnt waren von ihrer frühen Kindheit an, ihren Eltern in allen Dingen zu gehorchen, und sich ihrem Willen, als dem Willen Gottes zu unterwersen. Beil sie nicht von den ersten Tagen der Vernunft an gelehrt wurden, daß der Wille ihrer Eltern für sie der Wille Gottes sen; daß sich ihm zu wider-

fegen Emporung wider Gott ift.

Dies mag genügen für Die Erflärung bes Tertes : ich gebe nun II. ju ber Anwendung beffeiben über, und erlaube mir, mich zuerft an euch zu wenden, Die ihr Eltern fend, und als folche verpflichtet, eure Rinder zu belehren. Wift ihr felbit Diese Dinge? Cent ihr wöllig überzeugt von biesen wichtigen Wahrheiten? Sabt ihr biegu Bergen gewonnen? Und habt ihr fie in Ausführung gebracht in Bezug auf eure Kinter? Sabt ibr fie an Bucht gewöhnt, ehe fie fabig waren, belehrt au werben? Sabt ihr ihren Willen gebrochen von frühefter Rindheit an? Und fahrt ihr noch fort so zu thun, trot allem Widerstand von Natur und Sitte? Sabt ihr ihnen, sobald ihr Berftand fich zu entfalten begann, Die Grunde erflart. weshalb ihr fo verfahrt? Berwieset ihr fie auf ben Willen Gottes als bas einzige Gefet fur jedes vernünftige Wefen ? Und zeiget ihr ihnen, bag es ber Wille Gottes ift, bag fie euch geborfam fenen in allen Dingen ? Scharft ibr bies immer und immer wieder ein, bis fie es volltommen begreifen ? Werdet ihr niemals mude in biesem Werte ber Liebe, so wird eure Arbeit nicht vergeblich fenn.

Wenigstens lehrt sie nicht ungehorsam zu senn, indem ihr sie für Ungehorsam besohnt. Bedenke, du thust dies jedes mal, wenn du ihnen Etwas giebst, weil sie darum schreien. Und hierin sind sie kluge Schüler: wenn du sie für's Schreien besohnst, so werden sie gewiß wieder schreien, so daß da kein Ende ist, es sey denn, du macht es zu einer heiligen Regel, ihnen Richts zu geben, wornach sie schreien. Bringe sie zum Gehorsam in diesem einen Punkte, und du wirst sie leicht dahin bringen, in andern zu gehorchen. Warum solltest du nicht heute damit ansangen? Gewiß, du erkenust dies als den besten Weg an. Warum bist du denn ungehorsam? Die

Gnade Gottes ift genügend für dich: bu vermagft Alles burch Besum Christum, der dich mächtig macht. Freilich ohne viele Mühe kannst du Nichts gewinnen; Nichts kann mit lässiger Hand vollbracht werden; arbeite weiter; ermüde nie. Kämpfe gegen die sogenannte Zärtlichkeit.

D, gieb ihr nicht langer Raum, nein, nicht für einen Augenblid! Kämpfe bagegen mit beiner gangen Macht! Um ber Liebe Gottes willen, um ber Liebe beiner Kinder willen.

um ber Liebe beiner eigenen Geele willen !

3ch babe noch ein Wort mehr zu Eltern zu fagen, zu Muttern insbesondere. Wenn trot alle dem, mas der Apostel fagen tann, ihr eure Rinder durch euer Beispiel ermuthigt, fich "mit Gold, ober Perlen, ober foftlichem Gewande" ju ichmuden, mußt ihr und fie in diefelbe Grube gufammenfturgen. Aber wenn fie es thun, obgleich ihr ihnen ein befferes Beispiel fest, ift es bennoch eure sowohl als ihre Schuld. Denn wenn bu auch mit feinem Schmud bein fleines Rind befleideteit, ben bu nicht felbst tragen wolltest, hast du fie boch nicht gewöhnt, bir von ihrer Kindheit an zu geborchen und ibnen die Pflicht beffelben von wenigstens zwei Jahren alt an gelehrt, fonft murden fie nicht gewagt haben, Etwas gegen beinen Willen zu thun, es fen groß ober flein. Wenn ich Daber eine fein gefleitete Tochter einer einfach gefleibeten Mutter febe, bemerte ich auf einmal, bag es ber Mutter entweder an Berftand ober an Religion fehlt. Entweder ift fie unbefannt mit ihrer eigenen oder ihres Rintes Pflicht, oder fie hat nicht in Ausübung gebracht, was sie weiß.

Ich tann biesen Gegenstand noch nicht verlassen. Ich werde stets schmerzlich berührt, zu sehen, wie christliche Eltern ihren Kindern erlauben, in diese Kleider-Narrheit zu gerathen, als ob sie keinen Funken von Religion hätten. In Gottes Namen, warum erlaubt ihr ihnen denn, auch nur ein Haarbreit sich von eurem Beispiel zu unterscheiten? "D, sie wollen es thun." Sie wollen! Wessen Schuld ist das? Warum habt ihr ihren Willen nicht von ihrer Kindheit an gebrochen? Wenigstens thut es jest, besser spät als niemals. Es hätte gethan werden sollen, che sie zwei Jahre alt waren. Es mag gethan werden bei acht oder zehn, obgleich mit weit mehr Schwierigkeit. Indessen thu' es jest und nimm diese Schwierigkeit als den gerechten Lohn für deine vergangene Nachlässigkeit an. Iest wenigstens erringe das Ziel, es koste, was es wolle. Sey nicht schücktern, sage nicht, wie der unverständige Eli: "Nicht,

meine Rinber, bas ift nicht ein gutes Gefchrei, bas ich borc," ftatt fle mit ftarter Sand gurudguhalten ; fontern frich, obgleich so rubig wie möglich, boch fest und entschieden : "ich will es fo haben;" und thue, wie bu fagit. Floge ihnen fleifig bie Liebe zu einfacher Rleibung und Daß gegen Biererei ein. Beige ihnen ben Grund beines eigenen einfachen Unguges, und zeige ihnen, bag er für fie gleich vernünftig fen. Wieb ber Trägheit, ber Feigheit, ber unverständigen Bartlichfeit ten Abschied und es gebe, wie es wolle, erringe bas Biel; wenn bu ihre Geelen liebst, mache und halte fie gerade jo einfach wie bich felbit. Und ich mache euch, Grogmutter, vor Gott verantwortlich, hindert eure Tochter hierin nicht. Wagt es nicht, bem Rinde Etwas zu geben, was bie Mutter verweigert. Niemals nimm Parthei fur bas Rind gegen bie Mutter; niemale table fie vor ihnen. Wenn tu ihr Unsehen nicht fraftigeft, mas bu thun follteft, fdmade es menigftens nicht; aber wenn bir Berftand ober Frommigfeit geblieben ift, hilf ihr pormarts in dem Werte mabrer Butigfeit.

Erlaubt mir nun, mich an ench zu wenden, Kinder, befonders an euch, die ihr Kinder christlicher Eltern sind. In der That, wenn ihr keine Furcht Gottes vor euren Augen habt, habe ich mit euch gegenwärtig Nichts zu thun, aber wenn ihr wirklich Gott fürchtet und ein Berlangen habt, Ihm zu gefalen, so wünscht ihr alle seine Gebote zu verstehen, besonders aber das fünste. Habt ihr es schon zemals verstanden? Bersteht ihr jest, was eure Pflicht gegen euern Bater und eure Mutter ist? Wist ihr erwägt ihr wenigstens, daß durch die göttliche Berordnung ihr Wille für euch ein Geset ist? Habt ihr jemals den Umsang dieses Geborsams gegen eure Eltern betrachtet, welchen Gott versangt? "Ihr Kinter, sepd gehorsam euren Eltern in allen Dingen!" Keine Ausnahme, als ungesehliche Dinge. Habt ihr jemals diese Pflicht in dieser Austehnung ausgeübt? Habt ihr jemals fo viel gethan, als es beabsichtigt?

Seyd aufricktig mit euren eignen Seelen. Ift euer Gewissen jest rein in dieser hinsicht? Thut ihr Nichts, von dem
ihr wißt, daß es entweder wider den Willen eures Baters oder
eurer Mutter ist? Thut ihr niemals Etwas, (obgleich ihr
noch so sehr dazu geneigt seyd), was er oder sie verbietet? Enthaltet ihr euch jedes Dinges, welches sie misbilligen, so weit
als es euer Gewissen erlaubt? Auf der andern Seite seyd
ihr sorgfältig bemüht zu thun, was eines von ihnen gebietet?
Bemüht ihr euch und trachtet ihr, ihnen gefällig zu seyn, ihr

Leben fo leicht und angenehm zu machen, als ihr nur könnt? Wer immer ba bift, ber bies zu seiner allgemeinen Sorge, Gott wohlgefälig zu sehn in allen Dingen, zusügt, gesegnet bift bu von bem herrn! "Du wirft lange leben in dem Lande,

bas ber herr bein Gott bir geben wird."

Aber mas ench anbetrifft, Die ihr euch hierum nur wenig bekummert, Die ihr es nicht zu einer Gewiffenssache macht. euren Eltern in allen Dingen ju geborchen, fondern mitunter ihnen gehorchet, wie fich's trifft, und ein ander Mal nicht; Die ihr oft thut, was fie verbieten ober migbilligen, und nicht beachtet, was ffe gu thun gebieten; angenommen, bu erwachft aus bem Schlafe, bu fangit an bich als Giender zu erfennen, und beginnft gu Gott um Gnabe ju fchreier, ift es ein 2Bunber, bag bu feine Untwort erhaltit, mabrend bu noch unter ber Schuld unbereuter Gunde bift? Wie fannft bu Gnade von Gott erwarten, ehe bu beinen Eltern gelorfam bift? Aber angenommen, bu haft burch ein ungewöhnliches Wunder ber Onate Die vergebente Liebe Gottes geschmett, barf es erwartet werben, obgleich du bungerft und durfter nach der Gerechtigfeit, nach ber vollkommenen Liebe Gottes, daß bu fie je erlangen wirft, jemals bamit gefüllt werben wirft, fo lange bu in einer angeren Gunde lebft, in Der freiwilligen Uebertretung eines befannten Besetzes Gottes, in Ungehorsam gegen beine Eltern? Ift es nicht vielmehr ein Bunder, bag Er feinen beiligen Beift bir noch nicht entzogen bat, daß Er bennoch fortfährt, an dir zu mirten, obgleich du Ihn bestan-Dig betrübst? D betrübe Ihn nicht langer! Durch Die Gnade Gottes gehorde ihnen in allen Dingen von biefem Augenblid an! Cobald als du nach Saufe tommit, sobald als du ben Bug in Die Thur fegeft, fang' ein gang neues Leben an! Gich auf beinen Bater und beine Mutter mit neuen Augen. Gieb fie an als Stelvertreter beines Baters im Simmel. Berfuche, bemube dich, freue dich, ibnen gefällig ju feyn, gu belfen, und gehorsam zu jenn in allen Dingen. Betrage bich nicht blos als ihr Kind, sondern als ihr Ancht um Chrisi willen. D wie werdet ihr euch dann unter einander lieben! In einer vorher unbefannten Beise wird Gott euch ju einem Segen für fie, und fie fur euch machen. Alle umber werden fühlen, daß Gott in der That mit euch ift. Biele werden es feben und Gott preisen, und die Frucht bavon wird bleiben, wenn beide, fie und ihr eingegangen fend in Abrahams Schoof. Wer Obren hat zu boren, ber bore. Umen.

#### Fünfzehnte Predigt.

#### Gott in Christo.

"Dieser ist ber mahrbaftige Gott und bas ewige Leben,"
1 3oh. 5, 20.

Die Epistel, aus welcher die Textesworte genommen find, richtete Johannes nicht an irgend eine besondere Gemeinde, sondern an alle Christen jener Zeit; obschon zunächst an diejenigen, unter welchen er wohnte; und burch sie spricht er zur ganzen driftlichen Kirche, in allen folgenden Zeitaltern.

In diesem Briese, oder vielmehr Trattat, (tenn er wohnte unter denen, für welche er zunächst schrieb, da er ihnen wegen hohem Alter wahrscheinlich nicht mehr predigen konnte) hanstelt er nicht direkt vom Glauben, welches Paulus gethan hat, noch von innerlicher oder äußerlicher Heiligkeit, worüber Paulus, Jakobus und Petrus geschrieben hatten; sondern von der seligen, heiligen Gemeinschaft, welche die Gläubigen mit Gott, dem Bater, Sohn und heil. Geist haben.

In der Borrede beschreibt er die Autorität, durch welche er schrieb und sprach, Rap. 1, 1—4.; und drückt die Absicht seiner gegenwärtigen Schrift deutlich aus; der Borrede entspricht genau der Schluß der Epistel, indem er aussübrlicher die gleiche Abssicht erklärt und die Kennzeichen unserer Gemeinschaft mit Gott wiederholt durch das dreimal wiederholte "Bir wissen,"

5, 18—20.

Der Traktat handelt erstens von der Gemeinschaft mit dem Bater, 1, 5—10., von der Gemeinschaft mit dem Sohn, Kap. 2 und 3, von der Gemeinschaft mit dem Geiste, Kap. 4. Zweitens von dem vereinigten Zeugniß des Baters, Sohns und h. Geistes; worauf der Glauben an Christus, die Biedergeburt, die Liebe zu Gott und seinen Kindern, das halten seiner Gebote und der Sieg über die Welt, beruhen. Kap. 5, 1—12.

Die Wiederholung fängt im Kap. 5, 18 an: "Wir wissen daß, wer von Gott geboren ist," welcher Gott sieht und liebt, "nicht sündiget, so lange sein in der Liebe thätiger Glaube in ihm bleibet." Wir wissen, daß wir von Gott sind; "Kinder

Gottes, burch bas Zeugniß und die Frucht bes Geistes;" und die ganze Welt, "d. h. Alle, welche nicht ben Geist haben," liegen in dem Argen. (in dem Satan). Sie weben, leben und sind in ihm, wie die Kinder Gottes in Gott leben, weben und sind. "Wir wissen aber, daß der Sohn Gottes gekommen ift, und hat uns einen (geistlichen) Sinn gegeben, daß wir erfennen den Wahrbaftigen," den treuen und wahren Zeugen, "und sind in dem Wahrbaftigen, wie die Reben am Weinstod," "dieser ist der wahrhaftige Gott und das ewige Leben."

Bei Betrachtung tiefer wichtigen Worte wollen wir fragen :

I. Wie ift Er ber mahre Gott?

II. Bie ift Er bas ewige Leben? und

III. Einige Folgerungen baraus ziehen.

I. Fragen wir: Wie ist Er ber wahre Gott? Er ist "Gott über Alles, hochgelobet in Ewigkeit." "Er war bei Gott, bei Gott dem Bater, vom Ansang, von Ewigkeit, und war Gott, Er und der Bater sind Eins;" und folglich "hielt Er es nicht für einen Raub, Gott gleich zu senn." Demzufolge geben Ihm die inspirirten Schriftsteller alle die Titel des allerhöchsten Gottes. Sie nennen Ihn zu wiederholten Malen Jeh ovah; — ein Name, der niemals irgend einer Ereatur gegeben wurde. Sie schreiben Ihm alle die Eigenschaften und alle Werfe Gottes zu, so daß wir uns nicht scheuen dursen, Ihn zu nennen, "Gott aus Gott, Licht des Lichts, den wahren Gott von Ewigkeit her, gleich dem Bater in herrlichseit und Majestät."

Er ist der wahre Gott, die einzige Ursache, der einige Schöpfer aller Dinge. "Durch Ihn ist Alles geschaffen, das im himmel und auf Erden ist;" ja selbst die Erde und der himmel; aber die Bewohner werden benannt, weil sie edler sind als das haus; "das Sichtbare und das Unsichtbare." Die verschiedenen Gattungen derselben werden erwähnt: beides, die Thronen und Fürstenthümer und Obrigseiten. "Alle Dinge sind durch dasselbige (Ihn) gemacht, und ohne dasselbige ist nichts gemacht, was gemacht ist." Daher wendet Paulus sene mächtigen Worte des Psalmisten auf den Sohn Gottes an: "Du, herr, hast von Ansang die Erde gegründet, und

die himmel find beiner hande Wert."

Als der wahre Gott trägt und erhält Er auch alle geschaffenen Dinge durch das Wort seiner Macht: durch das gleiche müchtige Wort, welches sie aus Nichts hervorbrachte.

So wie biefes burchaus nothwendig war jum Anfang ihres Dafenns, fo ift es ebenjo no:bwendig fur ihre Fortbauer; wurde fein allmachtiger Ginflug entzogen, fo tonnten fie nicht Erbalte einen Stein einen Augenblid langer eriftiren. fdwebend in der Luft; jobald du deine Sand weggiebit, fällt er ju Boben. Muf gleiche Weise murte Er feine Sand einen Augenblid gurudzieben, jo murte Die Schöpfung ine Richte gurudfallen. Er erbalt aber nicht nur ibr Wefen, fondern bemabrt fie auch in tem Grate von Wohlbefinden, welche ihren verschiedenen Naturen entsprechend ift, bas beißt in ihren mannigfaltigen gegenseitigen Beziehungen und Berhaltniffen, fo tag fie ein gusammenbangendes Ganges bilden nach bem Rathichluß feines Willens. Wie ftart und ichon mirb bicfes ausgebrückt: "es besteht Alles burch 3bn," ober wortlicher: ndurch und in 3bm find alle Dinge in ein Enftem vereinigt." Er ift nicht nur ber Erhalter, jondern auch das Bin-

bungemittel bes gangen Weltalle.

Ich mochte noch besonders bemerten, (was vielleicht nicht hinlänglich beachtet worden ift,) daß Er ber mabre Urheber aller Bewegung im Weltalle ift. Den Beiftern bat Er in ber ber That einen geringen Grad von felbitbewegender Rraft gegeben, aber nicht ber Materie. Alle Materie, von welcher Art fie auch feyn mag, ift durchaus und ganglich bewegunge-Tos. Gie bewegt fich nicht, tann fich in feinem Falle felbit bewegen; und wenn auch irgend ein Theil tavon fich gu bewegen icheint, fo ift er bod in Birtlichteit burch etwas Underes bewegt. Giebe jenen Baumftamm, welcher tem Unfcbeine nach fich in ber Gee bewegt! er wird in Wirflichfeit vom 2Baffer bewegt. Das Waffer wird vom Wind, bas ift von einem Luftstrom bewegt; und tie Luft selbst verdankt alle ihre Bemeaung bem atherischen Gener, von dem ein Theilchen jedem Theilden ber Luft beigefügt ift. Beraube fie tes Feners und fie bewegt fich nicht mebr, fie ift befestigt und ganglich bewegungelos. Entferne die Flüffigfeit (Die es bem mit ihm vermischten atherifden Fener vertanft) vom Waffer, und es hat nicht mehr Bewegung als ein Baumstamm. Go fagen wir auch: ber Mond bewegt sich um die Erde; die Erde und die Planeten bewegen fich um die Conne; Die Conne bewegt fich um ihre eigene Achie. Aber eigentlich bewegt fich weber bie Sonne noch ber Mond, noch tie Sterne; fie bewegen fich nicht felbit: fie werden jeden Angenblick bewegt burch die allmächtige hand boffen, ber fie gemacht bat. Aber fagt nicht Ifaat Newton: "Die Sonne, der Mond und alle himmlischen Körper bewegen sich durch die Schwerfraft gegen einander." Schwerfraft! was ist das? Die Kraft, durch welche sie sich einander anziehen im Berhältniß der Quantität von Materie, die sie enthalten. "Boller Unsinn!" jagt Herr Hutchinson: "Selbstwidersspruch! Kann irgend ein Ding handeln, wo es nicht ist? Nein, sie werden beständig zu einander hingetrieben." Hingetrieben! durch was? "Durch die seine Materie, den Aether oder das elektrische Feuer." Aber bedenke! sen Aether oder das elektrische Feuer." Aber bedenke! sen die kann daher sich nicht selbst, als Sand und Marmor. Sie kann daher sich nicht selbst, als Sand und Marmor. Sie kann daher sich nicht selbst bewegen, aber wahrscheinlich ist es die erste materielle Bewegungskraft; die Haupttriebseder, durch welche dem Schöpfer und Erhalter aller Dinge es wohlgefällt, das Weltall zu bewegen.

Der wahre Gott ift auch ber Erlöfer aller Menschenkinber. Es war bes Baters Wohlgefallen, unser Aller Sünden auf Ihn zu legen, darum hat Er badurch, daß Er sich selbst einmal opferte und ben Tod für Jedermann schmeckte, ein volles und hinreichendes Opfer, Gabe und Genugthuung für

bie Gunden der gangen Welt bargebracht.

Als der wahre Gott ist Er der Regent aller Dinge: "sein Reich herrschet über Alles." Die Herrschaft ruht auf seiner Schulter durch alle Zeitalter. Er ist der Herr und Lenfer der ganzen Schöpfung und seden Theils davon; und auf welche erstaunenswürdige Weise regiert Er die Welt! wie hoch sind seine Wege über menschliche Gedanken erhaben! wie wenig kennen wir seine Regierungsweise! Blos dieses wissen wir: Er leitet und regiert iedes Geschöpf, als ob es das Weltall wäre, und das Weltall, wie jedes einzelne Geschöpf. Denke ein wenig über dieses nach, welches herrliche Geheimniß ist darin enthalten.

Und voch ist ein Unterschied in dem Grad, in welchem seine Borsehung die Menschenkinder leitet und führt. Ein frommer Schriftseller bemerkt, es giebt einen dreisachen Kreis der göttlichen Borsehung. Der äußerste Kreis schließt in sich alle Menschenkinder, heiden, Mahomedaner, Juden und Christen. Er läßt seine Sonne über Alle aufgehen, giebt ihnen Regen und fruchtbare Zeiten, überhäuft sie mit zehntausend Wohlthaten, und ergidt ihre Herzen mit Nahrung und Freude. In einem "engern Kreise" umfaßt Er die ganze sichtbare christliche Kirche, alle, die den Namen Christen

haben, Er hat besondere Rücksicht auf diese, und eine besondere Aufmertsamteit für ihre Wohlsahrt. Aber der innerste Kreis seiner Borsehung schließt nur in sich die unücktoare Kirche Christi; alle wahren Christen, wo sie auch an allen Enden der Erde zerstreut senn mögen; Alde, die Gott andeten, (welcher Benennung sie auch sehn mögen,) im Geist und in der Wahrheit; Er behütet sie wie seinen Augaptel. Er verdirgt sie unter dem Schatten seiner Fügel, und es gilt von diesen ganz besonders, was unser herr sagt: "Sogar die Haare auf eurem Haupte sind alle gezählt."

Bulest, da Er ber mahre Gott ift, so ift Er ber Endzwe aller Dinge; zufolge ber feierlichen Erflärung des Apostels: Röm. 11, 36.: "Denn von Ihm, und durch Ihn und in (zu) Ihm sind alle Dinge." Bon Ihm, als dem Schöpfer; dur ch Ihn, als den Erhalter und Bewahrer; und zu Ihm als dem höchsten Endzweck von Allem. Wir haven gesiehen, wie Jesus Christus der wahre Gott ist. Lasset uns be-

trachten

II. Wie Er das ewige Leben ift. Der Apostel will bamit junachft nicht fagen, bag Er tem Glaubigen bas ewige Leben nach diefem Leben fenn ober geben will, obichon Dieses eine große und wichtige Bahrheit ift. Er ift ber Urbeber ber ewigen Seligfeit Allen, Die 3hm gehorchen. Er hat "die Rrone des Lebens" ertauft, welche benen gegeben wird, die "treu find bis zum Tode"; ber Apostel will mit diefem Ausbrud auch nicht junachft fagen, bag Er bie Auferftehung ift, obichon auch biefes mahr ift, nach feiner eigenen Erflärung : "ich bin die Auferstehung und bas Leben ;" gleichbedeutend bamit find bie Worte bes Apostels: "benn gleichwie fie in Adam Alle sterben, also werden fie in Christo Alle lebendig gemacht." Go daß wir wohl sagen tonnen : "Gelobet fen Gott und ber Bater unfere herrn Jefu Chrifti, ber uns nach seiner großen Barmbergiakeit wiedergeboren hat zu einer lebendigen Soffnung, durch die Auferstehung Besu Chrifti von ben Todten, ju einem unvergänglichen und unbefledten und unverwelflichen Erbe, das behalten mird im Simmel."

Abgesehen von bem, was Er und hernach seyn wird, haben wir zu betrachten, was Er jest ift. Er ist jest bas Leben von jedem lebenden Wesen. Er ist die Quelle der niebersten Stuse des Lebend; das der Pflanzen; da Er die Ursache aller der Bewegungen ist, von denen das Wachsthum abhängt. Er ist die Quelle des Lebend der Thiere, die

Rraft, durch welche bas herz schlägt, und die Lebenssäfte fliefen. Er ist der Urquell von alle dem Leben, welches der Mensch mit andern Thieren gemeinschaftlich besitzt; und wenn wir das vernünftige vom thierischen Leben unterschei-

ben, so ist Er auch bie Quelle von biefem.

Aber wie unendlich weit sieht alles dieses unter dem Leben, welches hier direkt gemeint ist, und von welchem der Apostel so ausdrücklich schreibt im vorhergehenden 11. und 12. Vers: "Und das ist das Zeugniß, daß uns Gott das ewige Leben hat gegeben, und solches Leben ist in seinem Sohne. Wer den Sohn Gottes hat, der hat das Leben (das ewige Leben, von dem hier die Nede ist); wer den Sohn Gottes nicht hat, der hat das Leben nicht." Als wenn er gesagt hätte, dieses ist die Summa des Zeugnisses, welches Gott von seinem Sohne gezeugt hat, daß Gott uns nicht nur ein Anrecht, sondern einen wirklichen Anfang des ewigen Lebens gegeben hat: und dieses Weben ist erkauft durch und kommt von seinem Sohne, welcher alle Fülle in Ihm selber hat, um sie seinem Leibe, der Gemeinde, mitzutheilen.

Diefes ewige Leben fangt an, wenn es bem Bater mohlgefällt, feinen Cohn in unfern Bergen gu offenbaren ; wenn wir querft Chriftum ertennen und im Stande find, "Ihn herr zu nennen durch den heil. Beift;" wenn und unfer Bewiffen Zeugniß giebt in dem heil. Beift, "was ich jest lebe, das lebe ich in dem Glauben bes Sohnes Gottes, ber mich geliebet hat, und fich felbit für mich bargegeben." Und bann fängt bie Ge= ligfeit an, mabre, unerschutterliche Geligfeit. Dann öffnet fich der himmel in ber Seele, ber eigentliche himmlische Bustand beginnt, mabrend Gott die Liebe, womit Er uns liebt. in das Berg ausgießt und sogleich die Wegenliebe gu Ihm und Die Liche zu allen Menschen hervorbringt, allgemeines, reines Wohlwollen mit feinen ungertrennlichen Früchten: Demuth, Sanftmuth, Beduld, Rufriedenheit in jeder Lage; eine gangliche völlige Ergebung in ben gangen Willen Gottes, Die uns in Stand fest, "und immerdar gu freuen und bantbar gu fenn in allen Dingen."

Wie unsere Erkenntniß und unsere Liebe zu Ihm zunimmt, in dem gleichen Grade und in dem gleichen Berhältniß muß das innerliche himmelreich nothwendig auch zunehmen; wir "wachsen in allen Stücken an dem, der das haupt ist,
Christus." Und wenn wir vollkommen in Ihm sind oder besser gesagt, wenn wir er füllt sind mit Ihm, wenn "Christus in uns, die Hoffnung der Herrsichkeit," unser Gott und unser Alles ist, wenn Er vollen Besits von unserm Herzen genommen hat, wenn Er darin ohne Nebenbuhler reziert, der Herr von jeder Bewegung darin ist, wenn wir in Christo sind, und Er in uns, wir eins sind mit Christus und Christus mit uns; dann sind wir vollkommen selig, dann leben wir das Leben, "das verborgen mit Christo in Gott ist." Dann und nur dann erfahren wir wirklich, was das Wort meint: "Gott ist die Liebe; und wer in der Liebe bleibet, der bleibet in Gott

und Gott in Ihm."

III. Ich habe nun blos noch einige Folgerungen aus ber porhergebenden Betrachtung zu ziehen. 1) Lernen wir baraus, daß, wie nur ein Gott ift oben im himmel und unten auf Erden; fo ift auch nur eine Bludfeligteit für erschaffene Beifter, im himmel und auf Erden. Diefer eine Gott ichuf unfer Berg für fich ; und es tann nicht gur Rube tommen, bis es in Ihm rubet. Es ift zwar mabr, daß, fo lange wir in ber Rraft ber Jugend und ber Gesundheit find; fo lange unfer Blut burch unsere Abern babinrollt; und die Welt uns anlacht und alle Bequemlichteiten im Ueberfluß darbietet: fo haben wir häufig angenehme Traume und erfreuen und einer Art von Glüdfeligfeit. Aber fie fann nicht fortdauern, fie fliegt hinmeg wie ein Schatten, und fogar, mabrend wir ffe genießen, fann fle Die Seele nicht befriedigen. Wir febnen uns immer nach etwas anderm, nach etwas, was wir nicht haben. Wenn ein Mensch auch Alles hat, mas Diese Welt geben kann, so wird ihm doch, wie schon Horaz vor zwei Taufend Jahren bemertte, bei aller Fulle Etwas fehlen, und Dicfee Etwas ift meder mehr noch weniger, ale die Erkenntnif und Liebe Gottes, ohne welche fein Beift gludlich fenn tann, weder im himmel noch auf Erden. Erlaubt mir, dieß durch meine eigene Erfahrung zu bestätigen. Ich erinnere mich gang genau, daß fogar in meiner Kintheit, fogar als ich in Die Schule ging, ich oft gesagt habe, "man sagt, bas Leben eines Schulknaben ift das gludlichste in der Welt; aber ich bin gewiß, ich bin nicht glüdlich: benn ich bin nicht zufrieden; und fo tann ich nicht gludlich fenn." Als ich einige Jahre älter geworden war, in der Rraft der Jugend mich befand, unbekannt mit Krantheit irgend einer Art, frei von aller Schwermuthiakeit (welche ich mich nicht erinnere, seit ich geboren war, eine Biertelftunde gefühlt zu haben) ja während ich Die Fülle von Allem besaß, umgeben von verständigen, liebenswürdigen Freunden, welche ich liebte und die mich liebten, und dem Lebensberuf folgte, welcher vor allen andern meinen Neigungen am besten entsprach, so war ich doch nicht glüstlich. Ich wunderte mich, warum ich es nicht war, und ich konnte mir die Ursache nicht einbilden. Der Grund war, ich kannte Gott nicht, die Luelle sowohl der gegenwärtigen, als der ewigen Glüsseitzließeit. Ein deutlicher Beweis davon, daß ich nicht glüstlich war, ist mir dieß, daß ich mich bei der ruhigsten Betrachtung keiner Woche erinnern kann, welche ich werth gehalten hätte, — Alles zusammengenommen noch ein-

mal zu durchleben.

Aber mancher meiner Zuhörer mag einwenden: "Als ich jung war, war ich glüdlich, obwohl ich gänzlich ohne Gott in der Welt war." Ich glaube os dir nicht: obschon ich nicht zweisle, daß du es glaubst, du bist betrogen, wie auch ich oftmals betrogen war. Das menschliche Leben ist mit jener entsernten Aussicht zu vergleichen: wie schön erscheint sie nicht dir von der Ferne! kommst du aber näher hinzu, wie entschwindet die Schönbeit und was du siehest, ist rauh und unseben. Gerade so ist das Leben. Aber kaum ist die Scene vorüber, so hat sie in unserer Lindstung wieder ihr früheres Aussehen und wir glauben wirklich, daß wir damals sehr glüdslich waren, obschon wir es in der Wirklichseit nicht waren. Ohne die liebende Erkenntniß des wahren Gottes ist noch Niemand wahrhaft glüdslich gewesen und wird es auch nie Jemand werden.

Wir können baraus 2) lernen, daß diese seligmachende Erkenntniß des wahren Gottes ein anderer Name für Religion ist; ich meine die christliche Religion, die einzige, welche diesen Namen verdient. Religion besteht ihrem Wessen nach nicht in einer Reihe von Versandesbegriffen, gewöhnlich Glauben genannt, noch in einer Reihenfolge von Psiickten, wie sorgfältig sie auch von Irrthum und Aberglauben gereinigt seyn mögen; sie besteht nicht in einer Anzahl äußer-licher Handlungen. Nein: sie besteht eigentlich und unmittelbar in der Erkenntniß und Liebe Gottes, wie Er sich offenbart in seinem lieben Sohne durch den ewigen Geist; wodurch der Mensch zu jeder himmlischen Gestinnung und zu jedem guten Wort und Werk geführt wird.

Bir lernen 3) baraus, baß Riemand anders gludlich fenn fann, als nur ein Chrift, ein mahrer, innerlicher Chrift. Gin Schweiger, Saufer, Spieler tann luft i g, aber er tann nicht

glücklich seyn. Der Weltling und seine Dame mögen effen und trinken und spielen; aber sie fühlen bei alle dem, daß sie nicht glücklich sind. Männer und Beiber mögen ihre eigene liebe Person mit allen Farben des Regenbogens verzieren; sie mögen tanzen und singen und springen, in glänzenden Equipagen hin und her sahren, und hier und dort umherstattern und abgeschmacktes Zeug mit einander reden; sie mögen von einer Zerstreuung zur andern hineilen: aber Glückleigkeit ift nicht ba. Sie eilen immer einem Schatten nach und beunruhigen sich umsonft.

Bir lernen 4) daraus, daß jeder Chrift gludlich ift, und daß, wer nicht gludlich ift, auch tein Chrift ift. Wenn, wie oben bemerkt wurde, Religion Gludseligteit ift, so muß Zeder, der sie hat, gludlich senn. Dieses ift selbsteinleuchtend, denn wenn Religion und Gludseligseit in der That ein und dasselbe ift, so muß Zeder, der die erste bestigt, auch die lettere bestigen; denn er kann nicht Religion ohne Gludseligkeit be-

figen, ba fie gang ungertrennbar find.

Und es ist ebenfalls an der andern Seite gewiß, daß ber, welcher nicht glücklich ist, kein Christ ist: denn wenn er ein wahrer Christ wäre, so könnte er nicht anders als glücklich seyn. Aber ich erlaube mir eine Ausnahme zu Gunsten Derer zu machen, die in heftiger Versuchung sind, ja auch bei denen, welche an großer Nervenschwäche leiden, welche wirklich eine Art von Wahnsinn hervordringt. Die Wolken und Dunkelheit, welche dann die Seele überwältigen, verhindern ihre Glückseit; besonders wenn es dem Satan erlaubt ist, diese Leiden zu vermehren durch seine Behauptung sich bespielte Fälle ausgenommen, wird meine Behauptung sich beswähren, und man sollte wohl darauf achten, — wer nicht glücklich, nicht glücklich in Gott ist, ist kein Christ.

Bist du nicht ein lebender Beweis davon? Wanderst du nicht noch immer hin und her, suchest Ruhe und findest keine? Jagest der Glückseligkeit nach, und hast sie doch noch nicht erlangt? Und wer kann dich tadeln, daß du ihr nachjagest? Sie ist ja der Endzweck deines Daseyns. Der große Schöpfer erschuf Nichts, um elend zu seyn, sondern daß jedes Geschöpf in seiner Art glücklich seyn sollte. Und bei der allgemeinen lebersschich seiner Werte hieß er sie sehr gut; welches sie nicht seyn konnten, wäre nicht jedes vernünstlige Weschöpf, ja zedes, das zur Empfindung von Vergnügen und Schmerz sähig war, glücklich gewesen, indem es dem Endzwecks seiner

Schöpfung entsprach. Wenn bu ungludlich bift, fo ift ce weil du in einem unnaturlichen Buftand bift, und follteft bu nicht nach Befreiung tavon feufgen? "Die gange Creatur." jest ber Eitelfeit unterworfen, "febnet und angstet fich immerbar." Ich tabele bich nur, ober bedaure bich vielmehr, baf bu ben unrechten Weg einschlägft, um gum rechten Endzwed ju gelangen : Bludjeligkeit zu suchen, wo fie nie mar, und nie gefunden werden fann. Du fuchit Glüdfeligfeit bei beinen Mitgeschöpfen, anstatt bei beinem Schöpfer; aber biefe fonnen bich ebenfo wenig gludlich machen, als fie bich unfterblich machen tonnen. Wenn bu Dhren haft zu boren, fo ruft bir jedes Geschöpf laut gu: "bei mir ift feine Bludfeligfeit." Alle geschaffenen Dinge find "löcherichte Brunnen, Die fein Waffer halten tonnen." D wende dich ju beiner Rube! Wende bich zu 3bm, in bem alle Schape ber Gludfeligfeit verborgen liegen! Wente bich ju 3hm, ber gerne allen Menschen giebt; und Er wird bir reichlich vom Baffer bes Lebens gu trinfen geben.

Du kannst die langgesuchte Glückseligkeit nicht in den Bergnügungen der Welt sinden. Sind sie nicht "falsches Gewicht"? Sind sie nicht leichter als der Staub auf der Wage? Wie lang wollt ihr essen, was doch kein Brod ist, was eine Weile lang den Gaumen kipeln mag, aber nicht sättigen kann? Du kannst Glückseligkeit ebenso wenig in dem sinden, was die Welt Religion heißt, in Meinungen oder Ceremonien oder äußerlichen Pslichten. Eitele Arbeit! Ih Gott nicht ein Geist und muß daher "im Geist und in der Wahrheit angebetet werden"? In diesem allein kannst du tie Glückselisseit sinden, welche du suchest; in der Verenning und Liebe Deffen, welcher die Quelle der Glückselisseit für alle die Seelen

ift, die er erschaffen hat.

Aber wo kann man Ihn finden? Sollen wir in den Simmel oder in die Hölle gehen, um Ihn zu suchen? "Sollen wir die Flügel der Morgenröthe nehmen," und Ihn suchen "am äußersten Meere?" Nein, "was du suchest, ist bei dir," wie schon ein weiser Heide gesagt hat. Gott ist rings um dich her; Er legt seine Hand auf dich. Er klopft an deines Herzens Thüre. Siehe Gott ist hier! nicht weit entsernt. Glaube nun und fühle, daß Er nahe ist! Soll Er sich in deinem Herzen offenbaren? Erkenne Ihn! liebe Ihn! und du bist alücklich.

Bist du bereits glücklich in Ihm? bann siehe zu "zu halten, was du hast!" "Wache und bete," daß du niemals verlierst, was du gewonnen. "Sehet euch vor, daß ihr nicht verlieret, was ihr erarbeitet habt, sondern den vollen Lohn empfanget." Indem du so thust, erwarte ein sortwährendes Wachsthum in der Gnade, in der liebenden Erkenntniß unsers herrn Zesus Ehristus. Erwarte, daß die Kraft des Allerböchsten dich plöglich überschatten werde, daß alle Sünde zerstört werde, und nichts in deinem herzen bleibe, was nicht gänzlich dem herrn geheiligt ist. Jest in diesem Lugenblich und seden Augenblich "begebe dich Gott zu einem lebendigen Opfer, heilig und Gott angenehm," und "vreise Ihn mit deinem Leibe und mit deinem Geiste, welche sind Gottes!" Amen.

#### Sechszehnte Predigt.

#### Von der Auferstehung der Todten.

"Es möchte aber Jemand sagen: Wie werben bie Tobten aufersiehen? Und mit welcherlei Leibe werben sie kommen ?" 1. Kor. 15, 35.

Nachdem der Apostel im Anfang tieses Kapitels die Wahrbeit von der Auserstehung unseres Heilandes sestgestellt hatte, fügt er hinzu: "So aber Christus gepredigt wirt, daß Er sen von den Loden auserstanden, wie sagen denn Etliche unter ench, die Auserstehung der Todten sen nichts?" Es kann euch nicht mehr länger unmöglich scheinen, daß Gott Todte auserwecken sollte, seit ihr ein so klares Beispiel in unserm herrn habt, welcher todt war und lebet, und die gleiche Kraft, die Christum auserwecke, muß auch im Stande sen, unsere unsterblichen Leiber zu beleben.

"Es möchte aber Jemand sagen, wie werden die Todten auferstehen? Und mit welcherlet Leib werden sie kommen?" Wie ist es möglich, daß diese Körper sollten wieder auferstehen, und mit ihren Seelen vereinigt werden, welche vor vielen Tausend Jahren entweder in der Erde begraben, oder von der See verschlungen, oder vom Feuer verzehrt wurden? — welche

in feinen Staub gerfallen find, - ber Staub ift über bie gange Dberflache ber Erbe gerftreut, fo weit ber himmel reicht; ja er bat fogar gehntaufend Beranterungen erlitten, Die Erbe fett gemacht, ift bie Rahrung anderer Wejchöpfe geworben und biefe wieder Die Nahrung anderer Menichen? Wie ift es möglich, tag tiefe fleinen Theilchen, welche ten Rorper Abrahams ausmachten, follten wieder unvermischt mit bem Staub anderer Rörper in berfelben Ordnung und Weftalt, in ber fie vorber waren, jufammengebracht werben, fo bag fie ben gleichen Rorper ausmachen, welchen bie Geele im Tode verließ? Diejes ift eine jo unglaubliche Sache, bag mir und gar feinen Begriff davon machen konnen. Und biefer Artitel bes driftlichen Glaubens mar es, ben bie Beiden am fdwerften zu glauben fanden und gegen den die Ungläubigen noch bis beute die größte Einwendung machen. "Bie werden die Todten auferfteben? Mit welcherlei Leib werben fie tommen ?" In Der Betrachtung Dieses Begenstandes will ich

1) zeigen, daß die Auferstehung des gleichen Körpers, welcher starb und begraben murde, nichts Unglaubliches ober

Unmögliches ift.

2) Werde ich den Unterschied beschreiben, welchen unser Seiland zwischen ber Beschaffenheit eines verklärten und eines sterblichen Körpers macht;

3) Einige Schluffe aus bem Bangen ziehen.

I. Werde ich zeigen, daß die Auferstehung des gleichen Körpers, der farb, nichts Unglaubliches oder Unmögliches ift.

Aber ebe ich dieses thue, mag es zwedmäßig fenn, einige ber Grunde zu erwähnen, auf welche Diefer Glaubensartitel gegrundet ift. Der einfache Begriff einer Auferstehung erforbert, bag ber gang gleiche Körper, welcher ftarb, wieder auferfteben foll. Dur von bemfelben Rorper, welcher ftarb, fann man fagen, er ftebe wieder auf. Wenn Gott unfern Geelen am jungften Sag einen neuen Rorper giebt, fo fann bicfes nicht eine Auferstehung unsers Rorpers genannt werden, weil Dieses Wort deutlich eine frische Hervorbringung von bem, was vorher war, bezeichnet. Dag bies ber Ginn ber Auferstehung ift, bezeugt die beil. Schrift an mehreren Stellen ausdrudlich. 3m 53. Berfe Diefes Rapitels fagt Paulus: "Dies Bermesliche muß anziehen bas Unverwesliche, und bies Sterbliche muß angieben Die Unfterblichfeit." Unter Diefem Sterblichen und Verweslichen fann nichts Unberes gemeint fenn, als ber Rörver, welchen wir nun an und haben, und ber eines Tages

in ben Staub gelegt werben wird. Ebenfo zeigt bie Erwähnung welche die Schrift von ten Orten macht, wo die Todten auferfteben follen, daß der gleiche Rorper, welcher ftarb, aufersteben foll. Daber lefen wir in Daniel: "Und Biele, fo unter ber Erde schlafen liegen, werden aufwachen; etliche gum ewigen Leben, etliche gur emigen Schmach und Schande." Schon Die Ausdrücke: Schlaf und Erwachen ichliegen in fich, daß, wenn wir von den Todten auferfteben, wir benfelben Rorper haben werden, wie wenn wir vom Schlafe aufwachen. Unfer herr bestätigt tiefes, Joh. 5, 28, 29 .: "Es tommt bie Stunde, in welcher alle, die in ben Brabern find, werden feine Stimme boren; und werben hervorgeben, die ba Butes gethan haben, jur Auferstehung bes Lebens, Die aber Uebels gethan haben, jur Auferstehung bes Berichte." Wenn ber gleiche Körper nicht wieder aufersteht, was brauchen benn bie Graber am Ende ber Welt geoffnet ju werden ? Die Graber fonnen feine andern Korper ale biejenigen, welche in fie gelegt wurden, herausgeben. Wenn wir nicht mit ben gleichen Rorpern aufersteben, Die ba ftarben, benn mogen fle auf ewig ruben. Bu tiefem haben wir blos bingugufegen bas 2Bort Pauli : "Welcher unfern nichtigen Leib vertlaren wird, bag er ähnlich werde feinem verklarten Leibe." Run diefer nichtige Leib fann fein anderer fenn, als ber, mit bem wir nun betleidet find, welcher bergeftellt werden muß, um wieder gu leben.

Daß in allem diesen nichts Unglaubliches ober Unmögliches ift, werde ich durch ben Beweis von solgenden drei Behauptungen zeigen: 1) Daß es Gott möglich ift, unvermischt von von allen andern Körpern, den besondern Staub, in den unsere verschiedenen Körper ausgelöst sind, zu bewahren und ihn wieder zu vereinigen, so weit er auch zerstreut seyn mag; 2) Daß Gott den so gesammelten Staub zu dem gleichen Körper, wie er vorher war, bilden kann; 3) Daß, wenn Er ihn gebildet hat, Er ihn mit der gleichen Seele beseben kann, die ihn vorher bewohnte.

1) Gott kann den besondern Staub, in welchen unsere verschiedenen Körper aufgelöst sind, unterscheiden und unvermischt erhalten von allen andern Stoffen, sammeln und wieder vereinigen, so weit er auch zerstreut sesn mag. Gott ist unendlich, sowohl an Kenntniß, als Kraft. Er kennet die Zahl der Sterne und nennet sie bei Namen: er kennet die Zahl des Sandes an der Seeküste, und ist es denn so unglaublich

baff Er jedes einzelne Theilchen bes Staubes, in welche bie Leiber ber Menfchen gerfallen find, beutlich unterscheiben fann. wem fie angehören, und welche Beränderungen mit ihnen porgegangen find? Warum follte es und befremdend vortommen, baß Er, welcher und querft gebildet hat, beffen Mugen mich faben, ba ich noch unbereitet war, vor bem mein Gebein nicht verhohlen mar, ba ich im Berborgenen gemacht mard, ba ich gebildet mard, unten in der Erde, - jeden Theil unfere Rorpers fennen follte, und jeden Theil bes Staubes, woraus er gufammengejett mar? Der Runftler tennt jeden Theil der Tafchenuhr, Die er macht, und wenn fie in Stude gerfallen follte, und Die verichiedenen Theile in der größten Unordnung und Berwirrung unter einander liegen, fo tann er fie boch bald wieber aufammenbringen, und leicht einen von bem andern unterscheiben, als ob ein jeder fein besonderes Beichen hatte. Er tenut den Gebrauch von jedem, und fann ihn leicht an die gehörige Stelle bringen und fie alle in die gleiche Ordnung bringen, in ber fie vorber maren. Und fonnen mir glauben. bag ber allmächtige Baumeifter ber Welt, beffen Wert wir find, nicht miffen follte, woraus wir gemacht find, ober nicht befannt fen mit ben verschiedenen Theilen, aus benen unfere Sutte jusammengesett ift? Alle biefe lagen auf einem großen Saufen bei ber Schöpfung, bis Er fie von einander trennte und fie in jene bestimmte Rorper bilbete, aus welchen diese schöne Welt besteht. Und warum follte nicht Die aleiche Rraft Die Trümmer unserer verwesten Korper sammeln und fie zu ihrer frühern Beschaffenheit berftellen tonnen? Alle die Theile, in welche die Rorper ber Menschen aufgelöst find, fo forglos fie und auch über bie Dberfläche ber Erde gerftreut scheinen, find doch forgfältig durch Gottes weise Anordnung auf den Tag der Wiederberstellung aller Dinge aufbewahrt. Gie merben erhalten im Baffer und im Feuer, in Bogeln und Thieren, bis tie lette Posaune fie in ihre frubere Behaufung qusammenrufen wird. Aber man wendet ein : "Es möchte fich manchmal ereignen, daß die Rorper verschiedener Menschen aus der gleichen Materie bestehen, benn tie Rorper der Denden werden öftere von Thieren verzehrt, welche von andern Menschen bann wieder gegeffen werden. Ja, es giebt Bolter, welche Menschenfleisch effen, und folglich einen großen Theil ibres Körpers von benen anderer Menschen bernehmen, und wenn nun bas, mas ein Theil bes Rorpers eines Menschen war, nachber ein Theil von einem andern Dienschen wird, wie

fonnen beibe am jungften Tage mit ben gleichen Körpern auferstehen, die sie vorher hatten?" Darauf tann man erwiebern, daß ein sehr tleiner Iheil von dem, was gegessen wird, zur Ernährung dient, der weit größere Theil geht durch den Weg der Natur wieder sort; so daß es Gott ganz und gar nicht unmöglich ist, Alles so zu ordnen, daß was ein Theil von eines andern Mannes Körpers ist, obschon von einem andern gegessen, nie zur Nahrung gereicht, oder wenn es stattsindet, daß es wieder abgeht, und einige Zeit vor seinem Tode von ihm getrennt wird, so daß es am jungsten Tage seinem frühe-

ren Befiger wieder gurudgegeben gu werden fabig ift.

2) Gott tann Diesen so zusammengebrachten Staub wieber zu bem vorigen Rorper bilben. Dag ties möglich ift, muffen Alle quaeiteben, welche glauben, bag Gott ben Abam aus Erde erschaffen bat. Da baber die Rorper der Menschen nach bem Tode Staub werden, fo ift bas nichts anderes, als was es vorher war; und die gleiche Kraft, die ihn zuerst aus Erde erschuf, tann ihn leicht wieder erichaffen, wenn er fich wieder in Staub vermandelt hat. Es ift nicht munderbarer, als die Bildung eines menschlichen Körpers im Mutterleibe, welches eine Sache ift, von ber wir tägliche Erfahrung haben, und ift ohne Zweifel ein ebenfo munterbarer Beweis gottli= der Macht, als die Auferstehung möglicherweise fenn fann : und wenn ce nicht eine fo gewöhnliche Cache mare, fo murten wir es faum für möglich halten, daß eine folche fcone Bilbung, wie der Rorver eines Menschen ift, mit Nerven, Ge= bein, Tleisch und Abern, Blut und ben verschiedenen andern Theilen, woraus er besteht, follte gebildet werden. wir von der wundervollen Erzeugung ber Rörper ber Menschen blos gebort, so murden wir ebenso bereit gewesen senn, ju fragen: Wie werden die Menschen erschaffen, und mit welchen Rörpern merten sie geboren, als wir jest fragen, wenn wir von der Auferstehung horen : Wie werden die Todten auferstehen und mit was für Körvern werden sie kommen?

3) Wenn Gott diesen Körper auferweckt hat, so kann Er ihn mit der gleichen Seele wieder beleben, die ihn vorher bewohnte. Die Möglichkeit davon können wir nicht bezweifeln, denn Er hat es bereits gethan. Unser heiland selbst war todt, stand wieder auf, und erschien lebendig seinen Jüngern und Andern, welche Jahre lang mit Ihm gelebt hatten, und völlig überzeugt waren, daß Er die gleiche Person war, welche sie

batten am Rreuge fterben feben.

Ich babe nun gezeigt, baf bie Auferftebung bes Rorpers Gott nichts weniger als unmöglich ift. Das, was Er verhei-Ben hat, fann Er auch erfüllen, "nach ber Wirfung, bamit Er fann alle Dinge 3bm unterthänig machen." Dbichon wir baber nicht genau fagen tonnen, auf welche Art es gefcheben wird, fo follte Dicfes unfern Glauben nicht im Geringften schwächen. Es ift genug, bag Er, welchem alle Dinge moglich find, fein Wort gegeben bat, bag Er und wieder auferweden wird. Lag Golde, welche Luft haben, über die berrliche hoffnung aller guten Menschen gu spotten, vorher ibren Berftand an ben verschiedenen Raturericheinungen probiren. und jedes Ding, bas fie auf Diejer Welt fich ereignen feben, erflaren, che fie von den Schwierigfeiten reben, Die Auferftebung zu erflären. Ronnen fie mir fagen, wie ihre eigenen Rörper gebildet murden? Ronnen fie einen beutlichen Bericht abstatten, nach welcher Dronung Diefes herrliche Webaube, welches einen fo munterbaren Meifter anzeigt, erschaffen muede? Wie wurde der erfte Tropfen Blut gemacht und mober fam das Berg, Die Blut- und Pulsadern, es aufzunehmen? Aus mas und durch welche Mittel murden die Nerven und Fafern gemacht? Wer befestigte Die fleinen Springfedern an ihren geborigen Plat und bereitete fie gu tem verschiedenen Webrauch por, ju dem fie bienen? Wie murbe bas Gehirn von andern Theilen bes Korpers unterschieden und jum Wobnfit bes Dentvermogens gemacht? Wie tam es, daß ter Rorper mit Knochen und Cehnen verseben, mit Saut und Fleisch getleibet und in verschiedene Mudteln eingetheilt murde ? Laft fie nur diefe menigen Fragen über ben Mechanismus unfere ciaenen Rorpere beantworten, bann will ich alle Schwierigfeiten in Betreff der Auferstebung beantworten. Aber menn fie biefes nicht tonnen, obne ihre Buflucht zu ber unendlichen Macht und Beispeit ber Erften Urfache zu nehmen, fo mogen fie miffen, dag die gleiche Rraft und Beisheit ben menfchliden Rorper wieder beleben fann, nachdem er in Staub vermanbelt murbe.

II. Will ich zeigen, welchen Unterschied die Schrift zwischen ben Eigenschaften eines sterblichen und eines verklärten Körpers macht.

Die Beränderung, welche nach ber Schrift mit unserem

Körper stattfinden soll, wird vierfach senn.

1) Dag unfere Korper unsterblich und unverweslich auf-

2) Daß fie auferstehen werden in herrlichteit

3) Daß sie auferstehen werden in Kraft.

4) Daß auferstehen wird ein geiftlicher Leib.

1) Der Körper, ben wir bei ber Auferstehung haben merben, wird unfterblich und unverweslich fenn: "Denn bie. Bermesliche muß anziehen bas Unverwesliche, und Dies Sterbliche wird angieben die Unsterblichfeit." Diese Worte unfterblich und unverweslich, bezeichnen nicht nur. daß wir nicht mehr fterben werden; benn in bem Sinne find auch die Berdammten unfterblich und unverweslich; fondern daß wir volltommen frei von allen förperlichen Uebeln, welche Die Gunde in die Welt gebracht hat, fenn follen; daß unfere Rörper nicht mehr Rrantheiten ober Schmerzen ober irgend einer andern Beichwerde, wie jest, unterworfen fenn follen. Dieses beift die Schrift "Die Erlofung unfere Leibes," tie Befreiung beffelben von allem ihm anhängenden Uebel. wir ihn wieder zu empfangen, unterworfen allen ben Bebrechlichteiten und bem Glende, mit bem wir zu tampfen haben, fo zweifle ich febr, ob ein weifer Mann, wenn man ibm die Wahl ließe, ihn gerne wieder annehmen murte; - ob er ihn nicht viel lieber im Grabe liegen und verwesen laffen murbe, als fich wieder an einen fo läftigen Erdflumpen binben gu laffen. Eine folche Auferstehung fabe eber einer Auferstehung gum Tode, als einer Erlösung vom Tode gleich.

Das Beste, mas wir von biefem irdischen Sause jagen tonnen, ift, daß es ein gebrechliches haus ift und es wird nicht lange anstehen, so zerfällt es in bem Staub; es ift nicht unfere Beimath : wir bliden nach einem andern Saufe, bas ewig ift im himmel. Wir werden nicht immer in diefer Butte einge-Schlossen bleiben, sondern in furger Zeit von ber Rnechtschaft bes Berberbens, von dieser Last bes Fleisches befreit, in die herrliche Freiheit ber Rinder Gottes versett werden. Wie gebrechlich find doch diese unsere Körper! wie bald kommen fie in Unordnung! welcher Menge von Krantheiten und Schmerzen find fie beständig unterworfen! Wie beunruhigt die geringfte Unpaglichkeit unfer Gemuth und macht bas Leben felbit gur Laft! Aus wie vielen Theilen besteht nicht unfer Rorper und wenn ein Theil leibet, fo leibet ber gange Menfch. Wenn nur eines ber garten Banber, aus benen unfer Fleisch besteht, über die Bebühr ausgedehnt oder von scharfen Gaften angegriffen ober zerriffen wird, welche Qual entsteht baraus! Ja, wenn auch unser Rorper in dem besten Bustande ift, welche

Mube haben wir, um feinen Bedurfniffen zu entsprechen, für feine Erhaltung gu forgen, ihn in Gefundheit ju erhalten, und in leidlicher Brauchbarfeit fur unfere Geele! Die Beit. welche mir von ber Arbeit ersparen, gebrauchen mir gur Rube und gur Erfrischung unferer ermatteten Leiber, um fie gut neuer Arbeit tauglich ju machen. Wie find wir jo gang na= turlich in ten Bereich tes Totes gebracht; boren gleichfam auf. ju fenn ; wie viele Stunten muffen wir im Schlaf gubringen. obne irgend einen nütlichen ober vernünftigen Bedanten, blos um ten Leib in gutem Zustante zu erhalten! Aber unfere hoffnung und unfer Troft ift, tag wir bald von biefer Burte tes Gleisches befreit werten. "Gott wird abwischen alle Thranen von ihren Augen; und ber Tod wird nicht mehr fenn, noch Leid, noch Weichrei, noch Schmerz wird mehr fenn; benn bas Erfte ift vergangen." D wann werden wir in bas gludliche Land gelangen, mo feine Rlagen mehr gebort werben. wo wir ununterbrochene Gefundbeit genießen merben, fowohl am leib als an ber Seele und niemals mehr ben Beichwerben ausgesett fenn werten, bie unsere gegenwärtige Pilgerreise beunruhigen!

Wenn wir einmal vom Tod zum Leben hindurch gedrungen sind, so werden wir von der beunruhigenden Sorge für unsern Körper bestreit seyn, welche jeht so viele Zeit anspricht. Wir werden dann von allen den niedrigen und mühevollen Arbeiten verschont seyn, denen wir und nun unterziehen müssen, um unsern Körper zu erhalten. Jene Kleider des Lichts, mit welchen wir bei der Auserstehung der Gerechten bekleidet seyn werden, werden nicht der sorgfältigen Borsorge nöthig haben, welche und hier so viele Müse macht. Unser herr sagt: "Welche aber würdig seyn werden, sene Welt zu erlangen, und die Auserstehung von den Todten, können hinsort

nicht fterben, benn fie find ben Engeln gleich."

2) Unsere Körper sollen in Herrlichteit auferstehen; "bann werden die Gerechten leuchten, wie die Sonne, in ihres Baters Reiche." Etwas dem Achnliches war der Glanz des Angesichtes Mosis, da er mit Gott geredet hatte auf dem Berge. Sein Gesicht leuchtete so helle, daß die Kinder Ifraels sich fürchteten, ihm nahe zu kommen, bis er es mit einem Schleier bedeckte. So heißt es auch von Stephanus: "Und sie sahen auf ihn Alle, die im Rath sasen, und sahen sein Angesicht, wie eines Engels Angesicht." Wenn es tenn schon hier auf Erden so herrlich leuchtete, wie wird es in der andern Welt

leuchten, wenn sein Leib und die Leiber aller Heiligen gleich Christi werklärtem Leibe gemacht seyn werden! Wie herrlich ter Leib Christi ist, können wir aus der Berklärung schließen, von welcher der Evangelist erzählt: sein Gesicht leuchtete wie die Sonne, und seine Kleider wurden weiß wie Schnee. Als unser Heiland nur ein wenig von der Herrlichseit sehen ließ, welche er nun besit, und welche er seiner Zeit seinen Nachfolgern mittheilen wird, so machte doch das Wenige, daß der Ort wie ein Paradies zu seyn schien und die Jünger dachten, daß sie nichts besseres wünschen könnten, als immer in solchem reinen Licht zu leben. Wenn sie sich schon so glücklich hielen, solche himmlische Körper blos mit ihren Augen zu sehen, wie viel seliger muß es seyn, in solchen herrlichen Behaufungen zu wohnen, und selbst mit einem solchen Glanz bekleidet zu seyn!

Diese Bortrefflichkeit unserer himmlischen Leiber wird wahrscheinlich in großem Maße von der Glückseligkeit unserer Seelen entstehen. Die unaussprechliche Freude, die wir dann empfinden werden, wird aus unsern Körpern hervorbrechen und aus unsern Angesichtern hervorleuchten. Uebt doch die Freude der Seele schon in tiesem Leben einen bedeutenden

Einfluß auf unfer Angesicht aus!

3) Unfere Rorper follen auferstehen in Rraft. Diefes brudt die Lebhaftigfeit unferer himmlischen Rorper, Die Schnelligfeit unferer Bewegungen aus, burch welche fie gehorfame und fahige Werkzeuge ber Geele fenn werden. In Diefem Buftand find unfere Leiber nicht mehr Bande und Feffeln, welche bie Freiheit der Seele bindern und jurudhalten. Der vermesliche Körper drudt die Geele barnieder und die irdische Gutte belaftet bas Gemuth. Unfere ftumpfen, tragen, unthätigen Rorper find oft unfabig, ben Befehlen ber Geele gu folgen. Aber im andern Leben werden "bie auf ben herrn harren, neue Rraft friegen, baß fie auffahren mit Flügeln wie 210ler, bag fie laufen, und nicht matt werden, bag fie mandeln, und nicht mute werden;" fic werden fenn "gleich den Funten unter den Stoppeln." Die Schnelligkeit ihrer Bewegung foll gleich ber eines verzehrenden Feuers in den Stoppeln fenn, und Die Bobe, ju ber fie fich erheben, hoher als das Aufsteigen eines Adlers; benn fie follen bem herrn entgegenkommen in ber Luft, wenn Er zum Gericht tommt, und mit Ihm bann in ben bochften himmel emporsteigen. Unfer irdischer Leib ift langfam und ichwerfällig in allen feinen Bewegungen, und balt

rmutet. Aber unsere himmlischen Leiber sollen seyn wie

Fener; fo thatig und flint wie unfere Gedanten.

4) Unfere Leiber sollen auferstehen als geistige Leiber. Unfere Geister mussen nun unsern Körpern bienen, und nach ihrer Gemächlichteit sich richten. Aber dann sollen unsere Körper ganz unseren Geistern dienen, ihnen besörderlich senn, und von ihnen abhängen; so daß, wie wir unter einem natürlichen Leibe einen verstehen, der für diese untere sinnliche Welt, für diesen irrischen Zustand geeignet ist; so ist ein geistlicher Leib ein solder, der für einen geistigen Zustand sich paßt, für

eine unfichtbare Belt, für ein Leben ter Engel.

Dieses ist wirklich ber hauptunterschied zwischen einem fterblichen und einem verklarten Leibe. Das Fleisch ift ber gefährlichfte Feint, ben wir haben : wir verleugnen es und entjagen ibm in unferer Taufe; benn es verfucht uns bestanbig jum Bofen und jeber Ginn ift eine Collinge fur uns. Alle feine Lufte und Begierten find unordentlich ; es ift unlentjam, und empert fich oft gegen bie Bernunft. Das Gefet in unfern Gliedern widerstreitet tem Wefet in unferm Gemüthe. Wenn ter Geift auch willig, so ist toch tas Fleisch schwach, so taf bie besten Menschen gegwungen find, es barnieder gu halten und es bart ju bebandeln, fonft mochte es fie in Thorbeit und Elend fürgen. Und wie bindert es uns bei allen unsern Religionsubungen! Wie bald ermudet es unfer Gemuth, wenn es mit beiligen Dingen beschäftigt ift! Wie leicht tann es uns burch feine lodenben Bergnugungen von jenen edlen Uebungen ablenten! Aber wenn wir Die Auferstebung zum Leben erlangt haben, werden unfere Rorper vergeiftigt, gereinigt und veredelt von ihrer irdifden Schwerfalligfeit fenn; bann werten fie geeignete Wertzeuge fur Die Ceele in allen ihren göttlichen und himmlischen Beschäftiaungen; und wir werden nicht mube. Gott zu loben und zu preisen von Emigfeit zu Emigfeit.

III. Aus dem Ganzen einige Schlisse zu ziehen. 1) Bon dem, was gesagt worden, können wir lernen, uns vorzubereiten, jene himmlischen Leiber zu bewohnen. Wir sollten in diesem Leben anfangen, das Band zu lösen, das unsere Seele mit diesem sterblichen Fleische verbindet: unsere Neigungen zu verseinern und sie von den Dingen hierunten zu denen, die oben sind, zu erheben; unsere Gedanken loszumachen von den gegenwärtigen sinnlichen Dingen, und uns zu gewöhnen, an die Dinge zu denken, die zukünstig und unssichtar sind: so daß

unsere Seelen, wenn fie diesen irbischen Körper verlassen, für einen geistlichen vorbereitet sind, indem sie schon vorher die geiftlichen Genusse geistlichen Genusse mit ben Dingen befannt find, mit welchen wir bann zusammentreffen.

Eine Geele, welche ganglich in Diefen irdifchen Leib verfunfen ift, taugt nicht fur bie berrlichen Behausungen bort oben. Ein finnliches Bemuth ift fo febr für leibliche Benuffe eingenommen, bag es ohne fie fich nicht erfreuen fann. Ja folde, welche ihren fleischlichen Begierden folgen, find jo unempfänglich für himmlische Freuden, bağ fie es für bas größte Unglud halten wurden, mit einem geiftlichen Korper befleibet zu merben, es mare ihnen gerade ju Muthe, wie einem Bettler, bem man die Bewänder eines Konigs angiehen wollte. Golde herrliche Rorper murden ihnen unleidlich fenn, fie mußten nicht, was fie in benfelben thun follten, fie murden frob fenn, fich gurudziehen und wieder ihre Lumpen angieben gu fonnen. Aber wenn wir gewaschen find von ber Schuld unferer Gunben und gereinigt von aller Befledung bes Gleisches und bes Beiftes burch ben Glauben an ben Berrn Jejus Chriftus, tann werden wir verlangen, aufgelöst ju werden und bei unferm erhöheten Beiland ju feyn; wir werden bann ftete bereit fenn. Flügel zu nehmen fur bie andere Welt, wo wir einen Leib erhalten, ber unfern geiftlichen Begierben entspricht.

2) Daraus fonnen wir die verschiedenen Grade der herrlichkeit in der himmlischen Welt verstehen lernen. Denn obschon alle Kinder Gottes herrliche Leiber haben werden, so wird
doch die herrlichkeit aller nicht gleich seyn. "Wie ein Stern
übertrifft den andern nach der Klarheit: also auch die Auserstehung der Todten." Sie werden scheinen wie Sterne, aber
diesenigen, welche durch anhaltenden Fleiß im Gutesthun,
ein höheres Maß der Reinheit erhalten haben, werden heller
scheinen als die Andern, sie werden als die herrlicheren Sterne

erscheinen.

Dieses ift feine kleine Ermuthigung für uns. Je größere Fortschritte wir machen in der Erkenntniß und Liebe Gottes, je mehr wir von den Dingen dieser Erde entwöhnt sind, desto

herrlicher wird unser Leib bei ber Auferstehung fenn.

3) Laßt diese Betrachtung uns veranlassen, geduldig zu ertragen, mit was für Prüsungen wir auch geübt werden im gegenwärtigen Leben. Die Zeit unserer ewigen Erlösung tommt bald, laßt uns baher noch ein wenig länger aushalten, und alle Thränen werden von unsern Augen gewischt werden,

und wir werben nicht mehr feufgen noch Rummer baben. Und wie bald werden wir alles vergeffen, was wir in diefer irdifden Butte erduldeten, wenn wir einft befleibet find mit dem Saus. bas von oben fommt ? Wir find nun auf unserer Reise beim, und muffen erwarten, mit manden Schwierigfeiten fampfen, gu muffen; aber es wird nicht lange anfteben, fo tommen wir an bas Ende unferer Reise und bas wird Alles erfeten. Bir find bann in einem rubigen, fichern Safen, außer bem Bereich aller Sturme und Gefahr; wir find bann babeim in bes Batere Saus, nicht langer Dem Ungemach ausgesett, welchem wir hienieden unterworfen find; lagt une aushalten bis gum Ende, und wir werden eine überschwängliche Belohnung für alle Mühe und Plage unferer Reife erhalten, nämlich endlofe Rube und Frieden. Diefe Betrachtung moge une befonbere gegen bie Todesfurcht ftarten: benn er ift nun entwaffnet und fann und nicht mehr ichaben. Er trennt und wirklich für eine Beitlang von unferm Leibe, aber es ift nur, bamit wir ibn herrlicher wieder erhalten. Wie Gott einft zu Jafob fagte: "Turdte bich nicht in Cappten binab zu gieben . . . ich will mit Dir hinab in Eappten gieben, und will auch bich berauf führen," fo tann auch ich zu Allen, tie aus Gott geboren find. fagen : Furchtet euch nicht, in bas Grab ju geben : eure Sanpter in ben Staub ju legen, benn Gott wird euch gewiß wieder aufermeden, und bas auf eine herrlichere Weife. Gend nur fest, unbemeglich, und nehmt immer ju in bem Werte bes Berrn, und bann lagt ten Tod biefes irdifche Saus gufammenbrechen. Da Doch Gott beschlossen hat, es wieder aufzuweden, unendlich iconer, ftarfer und nüglicher. Umen.

# Siebzehnte Predigt. Das jungfie Gericht.

"Wir werben Alle vor bem Richterstuhl Christi bargestellt werben." Rom. 14, 10.

Lagt und I. einige ber wichtigsten Wegenstände betrachten, welche biesem Gerichte vorangeben werben.

"Gott wird Zeichen thun unten auf Erden," Apftg. 2, 19. Besonders wird Er sich erheben, "daß tie Grundsesten ber

Erbe beben werden." "Das Land wird taumeln wie ein Truntener und weggeführt werben wie eine hütte." Jef. 24, 20. "Es werben Erbbeben fenn an allen Orten;" nicht in einem nur, ober an wenigen, fondern in jedem Theile ber bewohnten Erde, Luf. 21, 11.; fogar "bag foldes nicht gemefen ift feit ber Zeit, bag Menichen auf Erten gelebt haben.". In einem berfelben werden "alle Infeln entfliehen und feine Berge mehr gefunden werden." Dffb. 16, 20. Mittlerweile werden alle Bemaffer auf dem Erdball bie heftigfeit biefer Bewegungen fühlen; "und bas Meer und bie Bafferwogen werben braufen," Lut. 21, 23., mit einer folden Bemegung, Die vorher nie ftatifand, feit "bie Brunnen ber großen Tiefe . aufbrachen." Die Luft wird voll Cturm und Ungeftum, voll ichwarzer Dunfte und Rauchdampf fegn, von Pol gu Pol wird ber Donner rollen und gehntaufend Blige werden einander burchtreugen. Aber die Bewegung wird fich nicht auf die Luft allein beschränken, "Die Rrafte bes Simmels merten fich bewegen, und es werden Zeichen gefcheben an ber Genne und Mond und Sternen ; an ben feitstehenten fomohl als wie an benen, Die fich um fie bewegen." "Die Sonne foll vermandelt werden in Finfterniß, und ber Mond in Blut, ebe benn ber große und ichredliche Tag bes herrn fommt." Joel 3, 4. "Die Sterne follen ihren Schein verlieren, und vom Simmel fal-Ten," Offb. 6, 13., b. b. aus ihren Bahnen geworfen werden. Dann foll ein allgemeines Rufen von allen himmelsheeren gehort werben, begleitet von ber "Stimme bes Erzengels," welche die Anfunft des Sohnes Gottes und bes Menschen anfundigt, "und tie Posaune Gottes wird ertonen fur Alle. Die im Staube der Erde ichlafen." 1 Theff. 4, 16. In Folge bavon werden fich alle Graber öffnen, und die Leiber ber Menichen aufersteben. Das Meer wird auch die Todten wieder geben, fo darinnen find, Dffb. 20, 13., und ein Jeter foll mit "feinem eigenen Leibe" aufersteben, obichon in feinen Gigen-Schaften verandert, die wir jest nicht begreifen tonnen. "Denn Dies Bermesliche muß anziehen bas Unverwesliche, und bies Sterbliche wird angiehen Die Unfterblichfeit." 1 Cor. 15. 53. Ja, "ber Tod und die Bolle," die unfichtbare Welt foll "die Todten hergeben, fo darinnen waren." Dffb. 20, 13. Go bag alle Menichen, welche jemals lebten und ftarben, feit Gett den Menschen erschaffen bat, unverweslich und unsterblich auferstehen follen.

Bur gleichen Beit, "wird bes Menschensohn feine Engel

fenben, und wird versammeln feine Anderwählten von ben vier Winden, von dem Ende der Erde bis jum Ende ber Simmel." Und ber herr felbit wird tommen in ben Wolfen, in feiner eigenen herrlichfeit und in ber herrlichteit feines Batere, mit gehntausenden von Seiligen, auch Myeiaden Engeln und wird auf dem Ibron feiner Berrlichfeit fiben. "Und werben por ihm alle Bilfer versammelt werden. Und er wird fie von einander icheiten, gleich ein Girte tie Schafe von ben Boden fcheibet; und die Schafe (die Gerechten) ju feiner Rechten ftellen, und die Bode (Die Gottlosen) ju feiner Linken." Matth. 25, 23. Bon Diefer allgemeinen Berfamulung fagt Johanned: "Und ich fab bie Tobten (alle bie tobt gemesen maren), beide, Groß und Rlein, fteben vor Gott. Und Die Bucher. wurden aufgethan (ein bildlicher Ausdruck, deutlich bie Beife anzeigend, die unter Menschen gewöhnlich ift) und die Todten wurden gerichtet nach ber Schrift in ben Buchern nach ihren Werten," Dffb. 20, 12. Wir wollen

II. bas Bericht felbit beschreiben, so weit es Bott gefallen

hat, daffelbe une ju offenbaren.

1) Die Person, burch welche Gott bie Belt richten wird, ift fein eingeborner Cobn, beffen "Ausgang ift von Ewigfeit;" "welcher ift Gott gelobet in Emigfeit." 3hm, weil Er "Der Glang feiner Berrlichkeit und bas Chenbild feines Befens ift," Bebr. 1, 3., bat ber Bater "alles Gericht übergeben, barum, bağ Er tes Menschensohn ift;" Joh. 5, 22. 27. "Welcher, ob Er mohl in göttlicher Gestalt war, hielt Er es nicht für einen Raub, Gott gleich zu fenn. Condern außerte fich felbit, und nabm Rucchtsgestalt an, ward gleich wie ein anderer Menich," Phil. 2, 6, 7. Ja weil Er "an Weberden als ein Mensch erfunden murde, sich selbst erniedrigte und gehorsam ward bis jum Tode, ja bis jum Tote am Rreuge. Darum hat Ihn Gott erhöbet," in feiner menschlichen Ratur, und "verordnete Ihn," als Mensch bie Menschentinder zu richten, "ber Richter zu fenn ter Lebentigen und ter Tobten;" fowohl De= rer, die bei feinem Rommen noch leben werden, als derer, Die icon vorber zu ihren Batern versammelt waren.

2) Die Zeit, von dem Propheten "der große und schredliche Tag" genannt, heißt gewöhnlich in der Schrift der Tag des herrn. Der Zeitraum von der Schöpfung bes Menschen auf Erden bis zum Ende aller Dinge ist der Tag der Menschen tinder; die Zeit, in der wir nun leben, ist eigentlich unser Tag; wenn dieser sich endet, wird der Tag bes herrn anfangen? Aber wer kann sagen, wie sange er währen wird? Ein Tag ist vor bem herrn wie tausend Jahre und tausend Jahre wie ein Tag. 2 Petri 3, 8. Und aus diesem Ausbrucke machten einige ber alten Bäter ben Schluß, daß, was gewöhnlich ber Gerichtstag genannt wird, wirklich tausend Jahre dauern werde. Dies ist seine unwahrscheinliche Annahme, benn wenn wir die Anzahl ber Personen betrachten, die gerichtet werden, und die handlungen, welche untersucht werden, so scheint es, als ob tausend Jahre kaum genug wären; Gott wird dieses zu seiner Zeit beutlicher offenbaren.

3) Ueber ben Ort, wo bie Menfcheit gerichtet werben wird, haben wir feinen beutlichen Beweis in der heil. Schrift. Ein berühmter Schriftfteller vermuthet, es werde auf der Erde sen, wo die Werke gethan wurden, nach welchen sie gerichtet werden, und daß Gott dazu die Engel seiner Kraft verwenden werde, einen Plat für das ganze Menschengeschlecht zuzube-

reiten.

Aber es ist vielleicht annehmbarer, nach unsers herrn eigenem Bericht von seinem Kommen in den Wolfen anzunehmen, es werbe über der Erde seyn. Und dies ist nicht wenig begünstigt durch das, was Paulus an die Thessalonicher schreibt: "die Todten in Christo werden auferstehen zuerst. Darnach wir, die wir leben und überbleiben, werden zugleich mit denselbigen hingerückt werden in den Wolfen, dem Herrn entzegen in der Lust," 1 Thess. 4, 16. 17. So daß es höchst wahrscheinlich scheint, der große, weiße Thron wird hoch erhaben über der

Erde fenn.

4) Die Personen, die gerichtet werden, wer kann sie zählen? "Darnach sahe ich, und siehe, eine große Schaar, welche Niemand zählen konnte, . . . angethan mit weißen Kleidern und Palmen in ihren Händen." Wie beinahe unendlich an Zahl muß dann die Menge aller Nationen und Geschlechter und Bölfer und Sprachen senn; von Allen, die aus den Lenden Adams kamen vom Anfang der Welt bis zu ihrem Ende! Wenn wir die gewöhnliche Vermuthung annehmen, daß die Erde zu jeder Zeit nicht weniger als vierhundert Millionen lebender Seelen gehabt habe. Männer, Weiber und Kinder, welche Versammlung mussen die Generationen machen, die einander in sieben Jahrtausenden gesolgt sind!

Jeder Mann, jedes Weih, jedes Kind, bas jemals Lebensluft geathmet hat, wird bann die Stimme bes Cohnes Gottes buren, lebendig werden und vor Ihm erscheinen. Und bieses scheint die natürliche Bedeutung des Ausbruckes zu seyn: "die Todten groß und klein!" Alle zusammen, Alle ohne Ausnahme, Alle von jedem Alter, Geschlecht oder Stande; Alle, die jemals lebten und ftarben, oder eine Beränderung erlit-

ten, welche gleichbedeutend mit bem Tode ift.

5) Und jeder muß bann Rechnung ablegen von feinen Berfen ; ja einen völligen, treuen Bericht geben von Mlem, bas er gethan hat bei Leibesleben, es fen gut over bofe. D welche Scene wird ba fid eröffnen por tem Angeficht ber Engel und Menichen! Der Berr, ber allmächtige Gott, welcher Dinge fennt im himmel und auf ber Erbe - ift ber Richter. Noch werden blos alle Die Sandlungen von jedem Menfchenfinde offenbar werben, fondern auch alle ihre Borte; es beift "bie Menfchen muffen Rechenschaft geben am jungften Bericht von einem jeglichen unnüben Worte, bas fie geredet haben." Matth. 12, 36. 37., jo "bag bu aus beinen Worten, fomohl als aus beinen Werten gerechtfertigt und aus beinen Worten verdammt merden wirft." Wird benn Gott nicht auch jeden Umftand ans Licht bringen, ber jedes Wort ober Sandlung begleitete und ihren guten ober bojen Charafter vermehrt ober vermindert? Und wie leicht ift Diefes fur Ihn gu thun, ber um bein Bett, auf beinem Pfade ift, und alle beine Bege fennt? Wir wiffen, daß "die Finsterniß nicht finfter ift bei bir; und Die Nacht leuchtet wie ber Tag."

Ja, Er wird ans Licht bringen, nicht allein die verborgenen Werke der Finsterniß, sondern die Gedanken und Absichten des herzens. Und ist das zum verwundern? Denn Er "erforschet die Nieren und herzen und kennet alle Gedanken." "Es ist aber Alles blos und entdeckt vor seinen Augen, von Dem reden mir." hölle und Berderbniß ist por dem herrn;

wie vielmehr der Menschen Bergen ?

Und an bem Tage soll offenbar werden, was im Innern einer jeden Seele vorgegangen ist; jedes Gelüsten, jede Leidenschaft, Neigung, Liebhaberei in ihren verschiedenen Beziehungen sammt dem jemaligen Temperament, turz Alles, was zu dem Charafter eines jeden Individuums gehört. So wird es klar und unsehlbar gesehen werden, welcher gerecht oder ungerecht war und in welchem Grade jede Handlung, oder Person oder Charafter, entweder gut oder bose war.

"Da wird bann ber Ronig fagen gu benen gu feiner Rechten, tommt her, ihr Wefegneten meines Baters,

ererbet bas Reich, bas euch bereitet ift von Unbeginn bet Belt. Denn ich bin hungrig gewesen und ihr habt mich gefpeifet. 3ch bin durftig gemefen und ihr habt mich getrantet, 3d bin ein Gaft gewesen und ihr habt mich beherberget. 3d, bin nadend gewesen und ihr habt mich betleitet. 3ch bin frant gewesen und ihr habt mid besucht. 3ch bin gefangen gewesen und ihr fend gu mir getommen." Alles Gute, mas fie auf Erden gethan haben, mas fie gethan haben mit Worten oder Berfen, fur und um Jefu willen, alle ihre guten Bunfche, Abfichten, Wedanten, alle ihre beiligen Gefinnungen werden ben Meniden und Engeln fund und offenbar werden; ob fie gleich den Menfchen unbefannt blieben oder vergeffen wurden, bat fie boch Gott in feinem Buche vergeich-Much alle ihre Leiden um Jeju willen, und um bas Beugniß eines guten Gewiffens werben befannt gemacht von bem gerechten Richter ju ihrem Lobe, ju ihrer Ehre, vor ben Beiligen und Engeln und gur Bermehrung "ber emigen und

über alle Magen wichtigen Berrlichteit."

Aber werden ihre bojen Thaten auch (benn, wenn wir bas gange Leben nehmen, fo ift nicht ein Menich auf Erren, ber lebet und nicht jundigt) ine Gerächtniß tommen und por ber großen Berfammlung erwähnt werben? Biele glauben, es werde nicht ber Gall jenn; und fragen: "Burde Diejes nicht angeigen, daß ibre Leiben nicht am Ende maren, fogar nicht am Ente ihres Lebens? - Da fie noch Schande, Rummer, Befchamung und Schamrothe zu erwarten haben"? Wie mare Dies vereinbar mit dem, mas Gott burch ben Propheten erflart: "Benn fich aber ber Gottlofe betehret von allen feinen Gunden, Die er gethan bat, und halt alle meine Rechte, und thut recht und wohl, jo foll aller feiner Uebertretungen nicht gedacht merden"? Sef. 18, 21. 22. Wie ift es vereinbar mit rem Berfprechen, welches Gott allen benen gemacht bat, Die fein Evangelium annehmen : "Ich will ihnen ihre Miffethat vergeben und ihrer Gunden nicht mehr gedenten" ? Ber. 31. 34. Doer wie der Apostel es ausdrudt : "Ich will gnädig feyn ihrer Untugend und ihren Gunden, und ihrer Ungerechtigfeit will ich nicht mehr gedenten," Bebr. 8, 12.

Man fann barauf antworten, es ift durchaus nothwendig jur vollen Kundmachung der herrlichfeit Gottes, zu einer beutlichen und volltommenen Offenbarung seiner Weisbeit, Gerechtigfeit, Macht und Gnade gegen die Erben ber Seligfeit, daß alle Umstände ihres Lebens sollten offen dargelegt

werben, mit allen ihren Gemuthoftimmungen und allen Gebanten und Abfichten ihrer Bergen ; wie murbe es fonft erfcheinen, aus welcher Tiefe ber Gundhaftigfeit und bes Elendes bie Gnade Gottes fie befreit bat? Und in ber That, wenn bas gange Leben ber Rinter Gottes nicht ganglich aufgebedt wurde, fo murbe ber gange erstaunenswurdige Bufammenhang ber gottlichen Borjebung nicht geoffenbart werden; noch tonnten wir in taufend Gallen im Stande fenn, die Wege Gottes mit den Menichen ju rechtfertigen, wenn nicht unfere herrn Worte in ihrem ausgedehntesten Ginne, ohne irgend eine Befdrantung erfüllt murden. "Es ift nichts verborgen, bas nicht offenbar werde, und ift nichts beimlich, bas man nicht miffen werde," Matth. 10, 26.; fo wurden fehr viele ber Führungen Gottes grundlos ericeinen. Allein wenn Gott alle verborgenen Dinge ber Finfternig and Licht gebracht hat, wer auch babei betheiligt gemefen fenn mochte, fo wird man feben, daß alle seine Wege weise und gut waren ; daß Er bie bidften Wolfen burchichauete, und alle Dinge regierte nach bem meifen Ratbichluß seines Willens, daß nichts bem Bufall oder ber Laune ber Menfchen überlaffen mar, fondern bag Gott. alles in feiner Allmacht leitete, und in eine gusammenbangende Rette von Gerechtigfeit, Bnade und Wahrheit verband.

Diese Entdeckung der göttlichen Bolltommenheiten wird die Gerechten mit unaussprechlicher Freude erfüllen; weit entfernt Kummer oder Schande wegen irgend einer der Vergehungen zu sühlen, welche schon lange ausgetilgt wurden wie eine Wolke, und abgewaschen sind durch das Blut des Lammes, ist es ihnen genug, daß aller der Uebertretungen, welche sie begangen hatten, nicht mehr erwähnt werden soll zu ihrem Nachtheil; daß ihrer Sünden und Ungerechtigkeiten nicht mehr zu ihrer Verdammung gedacht werden soll. Dieses ist der einfache Sinn jener Verheißung, und dieses werden alle Kinder

Gottes zu ihrem emigen Trofte mahr finden.

Nadrem die Gerechten gerichtet sind, wird der König sich zu benen zu seiner linken Sand wenden, und auch sie werden gerichtet, seder nach seinen Werfen. Aber nicht blos ihre äußeren Werte werden zur Rechenschaft gezogen werden, sondern alle bösen Worte, welche sie jemals gesprochen haben; ja alle die bösen Begierden, Gedanken und Absichten, welche jemals in ihren Serzen gehegt wurden. Der freudenvolle Ausspruch der Freisprechung wird dann denen zur rechten hand; der furchtbare Ausspruch der Verfünsten benen zur linken hand verfünsten

tigt; unt beibe Ausspruche bleiben fo fest und unbeweglich

ale ber Thron Gottes.

III. Wollen wir einige ber Umftanbe betrachten, melde bem allgemeinen Gericht folgen werden. Das Erfte ift bie Aussubrung bes Urtheile über bie Bofen und bie Guten: "Und fie werden in die ewige Pein geben; aber die Gerechten in das ewige Leben." Es follte bemerft werden, daß bas gleiche Wort gebraucht wird, sowohl im erstern als lettern Redetheil: es folgt baraus, daß entweder bie Bestrafung ewig wahrt, oder die Belohnung wird auch ein Ende haben. Aber bas Lettere mird nie geschehen, fo lange Gott und feine Gnade und Wahrheit bestehen. "Dann werden die Berechten leuchten, wie die Conne in ihres Batere Reiche," und fie werden trinten aus ben Stromen ber Bonne gu Gottes Rechten immerdar. Aber hier hort alle Beichreibung auf! alle menfchliche Sprache fehlt! benn blos Giner, ber in ben britten Simmel entgudt ift, tann einen richtigen Begriff bavon baben, und auch er tann nicht beidreiben, mas er gesehen hat: biefe Dinge find feinem Menfchen möglich auszusprechen. Die Gottlofen werden zur Solle gefehrt, Alle, Die Gottes vergeffen.

Sie werden "Pein leiden, das ewige Verderben von dem Angesichte des Herrn, und von seiner herrlichen Macht." Sie werden geworsen werden "in das ewige Feuer, das bereitet ist dem Teufel und seinen Engeln," wo sie ihre Zungen zerbeißen werden vor Angst und Schmerzen, sie werden Gott fluchen und auswärts sehen. Stolz, Bosheit, Rache, Wuth, Entsetzen, Berzweislung werden beständig an ihnen nagen. Sie werden weder Tag noch Nacht Ruhe haben, sondern der Rauch ihrer Qual wird von Ewigkeit zu Ewigkeit aufsteigen! "Denn

ihr Wurm stirbt nicht und bas Feuer verlischt nicht."

Das zweite Ereigniß wird seyn: die himmel werden zusammenschrumpfen wie eine Rolle Pergament und mit einem großen Getöse verschwinden; sie werden vor dem Angesicht dessen stieden, der auf dem Ihron sitzt, und ihnen wird keine Stätte ersunden, Offb. 20, 11. Die wahre Art und Weise ihres Verschwindens wird uns durch den Apostel Petrus beschrieben: "An dem Tage des herrn werden die himmel vom Fener zergehen und die Elemente vor hise zerschmelzen." Das ganze schöne Gehäude wird durch das tobende Element zerstört, die Verbindung seiner Theile aufgelöst und jeder Altom vom andern getrennt. "Die Erde und die Werte, so

barinnen sind, werben verbrennen," B. 10. Die ungebeuren Werke ber Natur, die ewigen Hügel, Berge, die dem Jahn der Zeit getrott haben, und unbeweglich so viele tausend Jahre standen, werden in einen feurigen Ruin versinken. Wie viel weniger werden die Werke der Kunst, obsidon sie von der dauerhaftesten Art seyn mögen, Grabmale, Säulen, Triumphbogen, Schlösser, Pyramiden — im Stande seyn, dem flammenden Troberer zu widersiehen! Alles, alles wird hinwegschwinden, gleich einem Traum, wenn Jemand auswacht!

Ginige gelehrte und fromme Manner baben behauptet, baß, ba es bie gleiche allmächtige Rraft erforbert, Dinge gu vernichten, als fie ju ichaffen, fie ine Nichte, wie aus bem Michte zu rufen, fo merbe tein Theil, fein Atom bes Beltalls endlich und ganglich gerftort werben. Gie vermuthen vielmehr, daß ta die lette Wirfung (welche wir im Stande find ju beobachten) ift bas Berbrannte in Glas ju vermandeln. was bei geringerem Grabe in Afche fich vermandelt hat, wird an bem Tage, ben Gott verordnet bat, die gange Erbe, wenn nicht auch der materielle himmel, diefer Beranderung unterworfen fenn, nach welchem bas Feuer feine weitere Gewalt mehr über fie haben fann. Und fie glauben, bas wird angebeutet burch bie Worte in ber Offenbarung : "Bor bem Stuhle war ein glafernes Meer, gleich bem Rryftalle," Dffb. 4, 6. Wir fonnen biefes meber bestätigen noch widersprechen, merben es aber bernachmals erfahren.

Es giebt noch einen Umftand mehr, welcher auf bas Gericht erfolgen wird, und unsere ernstliche Betrachtung verdient. "Wir warten aber eines neuen himmels, und einer neuen Erde, nach seiner Verheißung, in welchen Gerechtigseit wohnt," 2. Petri 3, 13. Jes. 65, 17. heißt es: "Denn siehe, ich will einen neuen himmel und eine neue Erde schaffen, daß man der vorigen nicht mehr gedenken wird, noch zu herzen neh-

men."

So groß soll die herrlichkeit der Lettern senn! Diese sahe Johannes im Gesichte Gottes. "Ich sah," sagt er, "einen neuen himmel und eine neue Erde, denn der erste himmel und die erste Erde verging, und das Meer ist nicht mehr," Offb. 21, 1. Und da nur Gerechtigkeit darin wohnt, so setzt er hinzu: "Und hörte eine große Stimme von dem Stuhle, die sprach: Siehe da, eine hütte Gottes bei den Menschen, und Er wird bei ihnen wohnen, und sie werden sein Volk sen, und Er selbst, Gott mit ihnen, wird ihr Gott sepn," Offs.

21, 3. nothwendigerweise werden daher Alle glüdlich seyn:
"Gott wird abmischen alle Thränen von ihren Augen; und
der Tod wird nicht mehr seyn, noch Leid, noch Geschrei, noch
Schmerz wird mehr seyn," 21, 4. "Da wird kein Berbanntes mehr seyn;" . . . fondern "sie werden sehen sein Angesicht;" — sollen den nächsten Zutritt zu Ihm und daher
die größte Aehnlichkeit mit Ihm haben. Dieses ist der stärtste Ausdruck in der heil. Schrift, volltommne Glüdsseligkeit anzuzeigen. "Und sein Name soll an ihren Stirnen seyn;" sie
sollen öffentlich als Gottes Eigenthum anerkannt werden, und
sein herrlicher Name soll ganz sichtbar aus ihnen heraus leuchten. "Und wird keine Nacht da seyn, und nicht bedürsen
einer Leuchte oder des Lichts der Sonne; benn Gott der Herr wird sie erleuchten, und sie werden regieren von Ewigseit zu

Emigfeit." IV. Es bleibt nur noch übrig, bie Anwendung von ben vorhergehenden Betrachtungen auf Alle zu machen, Die bier por Gott gegenwärtig find. Golltet ihr nicht euch alle Tage ce vergegenwärtigen, bag ein furchtbarer Lag tommen wird? Die Bersammlung an einem unserer großen Gerichtstage bienieden ift groß, aber mas ift fie im Bergleich mit ber, welche jedes Auge feben wird, Die allgemeine Berfammlung aller Menschenkinder, Die jemals auf Erden lebten! Bir merben alle, ich, ber ba rebet, und ihr, die ba horen, "vor bem Rich= terftuhl Chrifti fteben." Wir werden auf Diefer Erde aufbewahrt, welche nicht unfere Beimath ift, in biefem Wefangnif von Fleisch und Blut, vielleicht manche von uns, auch noch in Retten ber Finsterniß, bis ber Befehl ausgeht, bag wir gum jum Berhor vorgeführt werden. Sienieden wird ein Menich nur über wenige Puntte verhört. Dort haben wir Rechnung abzulegen von allen unfern Werten von der Biege bis gum Grabe; von allen unfern Borten, von allen unfern Begierben, Gedanken und Absichten unferes Bergens; von bem Bebrauch, ben wir von allen unfern verschiedenen Fähigkeiten, sowohl des Weistes, als des Rorpers und von unserm Sab und Gut gemacht haben, wenn Gott fagt: "Gieb Rechnung von beinem Saushalten, benn bu fannst nicht mehr Saushalter fenn." Bor einem irdischen Berichtshofe ift es möglich, bag einige, welche ichulbig find, aus Mangel an Beweisen ber Strafe entrinnen; aber bort ift fein Mangel an Beweis. Alle Menschen, mit welchen ihr ben allergeheimsten Umgang hattet, welche Bertraute aller eurer Absichten und Sandlungen waren, sind gegenwärtig und bereit, Zeugniß abzulegen. So sind auch alle Geister ber Kinsterniß da, welche euch böse Ptäne einflößten und sie aussühren halfen; ebenso sind auch da alle Engel Gottes, jene Augen bes Herrn, welche bie ganze Erbe überblicken, die über eure Seelen wachten, und so weit ihr es ihnen erlauben wolltet, für euer Wohl arbeiteten. Da ist euer Gewissen, ein tausendsader Zeuge, es kann nun nicht mehr geblendet doer zum Schweigen gebracht werten, sondern ist genöthigt, die nachte Wahrheit zu wissen und Werten. Ist benn das Gewissen wie tausend Zeugnisse?— ja, aber Gott ist wie tausend Gewissen wie tausend Beugnisse?— ja, aber Gott ist wie tausend Gewissen. D wer kann stehen vor dem Angesichte unsers herrn und Heilandes Jesu Christi?

Siehe! siehe! Er kommt! Er macht die Wolfen zu seinem Wagen! Er fährt daher auf den Flügeln des Windes! Ein verzehrendes Jeuer vor Ihm her und hinter Ihm her eine brennende Fadel! Siehe! Er sitt auf seinem Ihrone, bekleidet mit Licht als einem Rleide, angezogen mit Majestät und Ehre! Siehe, seine Augen sind Feuerslammen, seine Stimme wie das

Rauschen vieler Baffer!

Wie wollt ihr entrinnen ? Wollt ihr ben Bergen rufen, auf euch ju fallen, und ben Telfen, euch zu bededen? Uch bie Berge felbit, Die Felsen, Die Erde, Die himmel, find gerade am Entichwinten! Könnt ibr tem Ausspruch vorbengen? 200mit? Mit Allem, was bein Saus enthält, mit Taufenden von Gold und Gilber? Blinder Elender! Du famit nadend aus beiner Mutter Leib, und nadend gebit bu in die Ewigkeit. Sore ben herrn, ben Richter! "Kommt ber, ihr Wesegneten meines Baters! ererbet bas Reich, bas euch bereitet ift vor Grundlegung ber Welt." "Gebet bin, ihr Berfluchten, in bas emige Reuer, bas bereitet ift bem Teufel und feinen Engeln!" Und wer ift der, welcher die Ausführung dieses Urtheilsspruchs verhindern oder vergogern tann? Eitele hoffnung! Die Bolle ift geöffnet, um die aufzunehmen, die gum Berderben reif find; und Die ewigen Pforten erheben ihre Baupter, Damit die Er= ben ber Berrlichteit berein tommen tonnen.

Wie sollt ihr dann geschieft seyn mit heiligem Wandel und gottseligem Wesen? Wir wissen, es wird nicht lange währen, so wird der Gerr herab tommen mit der Stimme des Erzengels und der Posaune Gottes, dann wird Jeder von uns vor Ihm erscheinen und Rechenschaft geben von seinen Wersten. Daher Geliebte, lasset uns dieses bedenken, ihr wisset.

Er wird kommen und nicht verzögern, fend fleißig, bag ihr im Frieden vor 3hm erfunden werdet, ohne fleden und Tadel. Barum folltet ihr nicht? Warum follte einer von euch bei Geiner Ericheinung gur linten Sand gefunden werben ? Er will nicht, bag irgend Einer foll umtommen, fontern bag alle follten zur Buge fommen ; burch bie Buge jum Glauben an ben blutenden herrn; burch Glauben gur Liebe, gum völlig erneuerten Bilbe Gottes im Bergen und aller Beiligung bes Wandels. Ronnt ihr an tiefem zweifeln, wenn ihr bedentet, ber Richter Aller ift zugleich ber heiland Aller? hat Er euch nicht mit feinem eigenen Blut ertauft, bag ihr nicht umtommen, fondern das ewige Leben haben moget? D macht lieber Die Probe mit feiner Barmbergigteit, als mit feiner Werechtigfeit; lieber mit feiner Liebe, ale mit bem Donner feiner Macht. Er ift nicht ferne von Jedem unter une, und Er ift jest noch ba, nicht zu verdammen, fondern die Belt felig gu machen. Gunder, flopft Er nicht jest, gerate jest, an beiner Bergensthure? D daß bu mußtest an Diesem beinem Tage, mas zu beinem Frieden bient! D mochtet ihr euch 36m übergeben, ber fich für euch gegeben hat, mit bemuthigem Glauben, in beiliger, thatiger, geduldiger Liebe. Dann werdet ihr euch mit unaussprechlicher Freude freuen, wenn Er tommt in ben Wolfen bes Simmels! Umen.

### Achtzehnte Predigt.

#### Das Betrüben des beil. Geiftes.

"Und betrübet nicht ben beil. Geist Gottes, bamit ihr versiegelt send auf ben Tag ber Erissung." Ephes. 4, 30.

Nichts kann von größerer Wichtigkeit senn, für benjenigen, ber weiß, daß es der hl. Geist ist, welcher uns in alle Wahrheit und in alle Deiligung leitet, als zu erwägen, in welcher Seelenstimmung wir uns seine göttliche Gegenwart versichern können; so daß wir Ihn weder von uns vertreiben, noch die gnadenreichen Zweck, für welche Er uns besucht, vereiteln, nämbenreichen

lich bie Befehrung und gangliche heiligung unfere herzens und Lebens.

Die Worte unsers Textes enthalten eine sehr ernsthafte und liebevolle Ermahnung zu diesem Endzwecke. Der Geist Gottes wird heilig genannt, nicht nur weil Er heilig in seiner eigenen Natur ist, sondern weil Er uns so macht: weil Er die große Quelle der Heiligung seiner Kirche ist; der Geist, aus welchem alle Gnade und Tugend sließt, durch welchen alle Fleden der Schuld gereinigt und wir erneuert werden zu jeder heiligen Gessnung, und wieder das Ebenbild unsers Schöpfers erhalten. Große Ursache hatte daher der Apostel, uns diese feierliche Anweisung zu geben, und wir haben alle die höchste Verpstichtung, sie mit der größten Aufmerkamkeit zu betrachten; damit wir dieses um so besser thun können, werde ich untersuchen:

I. In welchem Sinne man fagen fann, daß der Beift Wottes durch die Gunden der Menschen betrubt wird.

II. Durch welche Art von Gunde Er besonders betrübt wird.

III. Berde ich ten starfen Grund auseinanderseten, durch welchen der Apostel uns davon abzuhalten sucht, den

heil. Geift zu betrüben.

I. Werde ich untersuchen, in welchem Sinne man vom Geist Gottes sagen kann, Er werde durch die Sünden der Menschen betrübt. Es ist in Gott nichts von dem, was wir Leidenschaft nennen, sondern etwas von einer unendlich höheren Art. Er äußert seinen Willen auf eine stärfere und kräftigere Art, als wir Menschen begreisen können: und obsichon es nicht die Natur menschlicher Leidenschaften hat, so entspricht es doch demselben Zwede. Unter Betrübniß haben wir daher eine Neigung in Gottes Willen zu verstehen, welche aus zwei Quellen fließt, aus seiner gränzenlosen Liebe zu den Menschen und aus seinem unendlichen Abschen vor ihrer Sünde. Und in diesem beschränkten Sinne ist hier das Bort Betrüben von dem Apostel auf den Geist Gottes angewandt.

Es wird aber besonders vom heil. Beift gefagt, bag wir 3hn burch unfere Gunden betruben, aus folgenden Grunden :

1) Wir betrüben ben heiligen Geift burch unsere Sunden, weil Er uns unmittelbar nahe ist, sie werden gleichsam unter seinen Augen begangen, und sind daher um so beleidigender für Ihn. Es gefällt Ihm wohl, auf Befenner Christi zu sehen, als ganz besonders zu seiner Ehre ausgesondert; wir

sind so nahe mit Ihm vereinigt, daß die Schrift von uns sagt wir seven "ein Geist mit Ihm;" und daher enthält jede Sünde, welche wir nach unserer Betehrung begeben, außer ihrer eigenen Schuld, eine neue und unendlich große Erschwerung. "Wisset ihr nicht," sagt Paulus, "daß eure Leiber Tempel des heiligen Geistes sind"? Und wie sind sie das, als durch seine Inwohnung und innigste Gegenwart nit unsern Seelen? Wenn wir daher die Göben irdischer Reigungen in unsern herzen errichten und beugen und nieder, diesen lasterhaften Leidenschaften zu dienen, welche wir seinem Willen ausopfern sollten, so muß dieses nothwendigerweise im höchsten Grade beleidigend und betrübend für Ihn seyn. "Denn welche Gemeinschaft ist zwischen dem heiligen Geist und Belial? oder welches Gleichniß hat der Tempel Gottes mit den Göben"?

2) Wir betrüben ben heiligen Geist burch unsere Sünben, weil wir daburch ben höchsten Ausdruck seiner Liebe verachten und Ihn verhindern, das letzte Mittel zu gebrauchen, wodurch es Ihm gefällt, unsere Wiederherstellung zu bewerkstelligen. Jede Sünde, welche wir nach unserer Bekehrung begehen, wird gethan trop all seines mächtigen Beistandes, trop all seiner Mahnungen, und ist die Erwiederung des Un-

banks gegen unendliche Liebe und Gute.

Benn ber beilige Beift, welcher unmittelbar Gottes Bil-Ien auf Erden ausführt und alle Angelegenheiten ber Rirche Chrifti beforgt, - alle Reichthumer feiner Gnade über und audgießt und doch findet, daß fie alle ohne Erfolg find, fo ift es fein Bunder, wenn Er wegen unferer Undantbarfeit aller Welt durch ben Propheten Die Worte gurufen läßt : "Mun richtet, ihr Manner Juda zwischen mir und meinem Beinberge. Was follte man boch mehr thun an meinem Weinberge, bas ich nicht gethan habe an ihm? Warum hat er benn Herlinge gebracht, ba ich wartete, bag er Trauben brächte"? Diese und viele andere Stellen in ber heiligen Schrift find Die höchsten Ausdrücke ber tiefsten Theilnahme, einer Theilnahme, welche die größte Abneigung zeigt, ftreng auch mit Golden zu verfahren, welche Er durch die weisesten Unftalten feiner Gnade nicht beffern konnte. Der heilige Geift ftellt fich felbit bier bar ale Ginen, ber fo gerne bie Gunder verschonen mochte, wenn Er nur tonnte, und daber tonnen wir versichert fenn, daß es für Ihn betrübend ift, wenn fie durch ihre Gunben Ihn baran verhindern.

Daß Menschen ben heiligen Geist ber Liebe, benn bas ist auch sein besonderer Name, ihnen nachfolgen lassen sollten auf ber ganzen Laufbahn ihrer Thorheit und Eitelkeit, nur um Zeuge ihrer hartnäckigen Verwerfung der unaufbörlich dringenden Anerbietungen seiner unendlichen Güte zu sepn, ist eine Hanelungsweise solcher Art, an die ein dantbares Gemuth nicht ohne Schaudern gedenken kann. Es ist ein Argument von Gottes unbeschränktem Erbarmen, daß Er darüber betruvt ist, statt den Sünder augenblicklich in seinem gerechten Unwillen zu verzehren.

Es war eine folche Undantbarkeit auch bei ben Juben, nach zahltojer Ersahrung seiner außerordentlichen Gnabe gegen sie, welche seine unendliche Liebe in Bitlerkeit verwandelte, ihnen nach ihren handlungen zu vergelten, wie der Prophet auf so ergreisende Weise erklärt. Und gewiß, wenn wir die weit größern Berpflichtungen betrachten, in denen wir und besinden, die wir und der größten Borrechte erfreuen, so konnen wir gewiß senn, daß unser sündliches, widerspänstiges Betragen zulest ein so großes Mißsallen hervorrusen wird,

als die Gnade, welche wir migbraucht haben.

Der treulose Bekenner, welcher die vergebende Liebe Gottes gekannt hat, und vorsählich sündigt, betrübt den heiligen Geift in einem höheren Grade, als der sichere Sünder. Während wir durch die Beleidigungen eines Feindes erzürnt werden, werden wir betrübt durch die Beleidigungen eines Freundes. Daher sollte uns, abgesehen von unserer andern Berpstichtung, unsere nahe Verbindung mit Gott, als seiner Freunde und Kinder, von der Sünde kräftig zurüchalten. Ift dieser Grund nicht start genug für uns, so laßt uns

3) bedenten, daß wir durch Diefes undantbare Betragen ben beil. Geift, unfern besten Freund verantaffen, sich von uns

gurückziehen.

Die Wahrheit davon muffen beinahe Alle, welche die guten Gaben des heil. Geistes schmeden durften, ersahren haben. Es ist zu hoffen, daß wir die eine oder die andere Zeit ein so lebendiges Gefühl seines heiligen Einslusses in uns hatten, daß, als wir so unglücklich waren, Ihn zu betrüben, wir sehr leicht die Beränderung in unsern Seelen, in der Finsterniß, Traurigseit unt Verzagtheit empfanden, welche besonders auf die Begehung freiwilliger und vorsätzlicher Sünden ersolgt. Zu diesen Zeiten zieht sich der heilige Geist zurück, verbirgt seine Gegenwart vor uns und wir werden mit Necht unserer

eigenen Armseligkeit und Elendigkeit überlassen, bis wir und vor dem herrn demüthigen und durch tiefe Buge und lebendigen Glauben bie Wiederkehr ber göttlichen Unade und des

Friedens erhalten.

Je mehr wir seinen Einfluß in unsern Seelen schwächen, besto häusiger beleidigen wir Ihn; benn öfteres Berlegen unserer Pflicht muß nothwendig ein Entfremden zwischen und und bem heil. Geiste verursachen, und es ist unmöglich, daß unser Umgang mit Ihm herzlich seyn kann, wenn er durch wiederholte Unterbrechungen gestört wird. Wenn Jemand seinem Freunde auch noch so gerne Uebertretungen und einige vorsähliche Bergeben zu vergeben geneigt ist, wird er dennoch, je häusiger derselbe ihn beleidigt, nach und nach immer mehr seine Zuneigung zu ihm verlieren, da er nicht anders denken kann, als daß ein Solcher weder verlangt, noch verdient, in Freundschaft mit ihm zu stehen.

II. Will ich betrachten, durch welche Art von Gunde ber heil. Geift gang besonders betrübt wird. Es sind im Allgemeinen solche Gunden, die entweder zuerst die rechte Wirtung seiner Gnade auf unsere Seele gänzlich verhindern, oder bernach dirett seinem gnädigen und barmherzigen Beistand widerstreben. Bon den Erstern will ich gegenwärtig blos die Unachtsfamkeit erwähnen und von den Lestern muthwillige, vorsätze

liche Uebertretungen.

Das Erite, was ich erwähnen will, bas gang besonders betrübend für ben beil. Beift fenn muß, ift Unachtsamfeit auf feine beiligen Mahnungen. Es ift eine gemiffe Stimmung ber Seele, ein Ernit, eine Nüchternheit bes Gemuthe nothig, obne welche ber Beift Gottes Die Reinigung unserer Bergen nicht bewirken will. Es liegt in unferer Macht, burch feine porlaufende und unterftubende Gnabe, Dieses in uns vorzubereiten, und Er erwartet, daß wir es thun, Da es die Grundlage aller feiner fpatern Wirtungen ift. Wir follen unfer Bemuth in einer ernften Stimmung, unfere Reigungen in rubiger Ordnung, unsere unordentlichen Begierben nach ben Eitelkeiten und Bergnugen Diefer Welt in Baum und Bugel halten. Dieß ist von solcher Wichtigkeit, daß die eigentliche Urfache, marum die Menschen von den fraftigften Gnabenmitteln fo wenig Rugen gieben, die ift, daß fie nicht genug in fich bliden, fich felbst und ihren inneren Zwiefralt nicht recht beachten und barum ben Unmeisungen und Mitteln, welche ber beilige Beift immer bereit ift, ihnen barguthun, teine gehörige Ausmerksamkeit schenken. Die Menschen sind gewöhnlich im Treiben bes Lebens, in ben Geschäften ober Bergnügungen besselben verloren, und scheinen zu glauben, daß ihre Wiedergeburt, ihre neue Natur, in ihnen entstehen und wachsen werde mit ebenso wenig Sorgfalt und Nachdenken von ihrer Seite, als es in Betreff ihres Leibes ber Fall war. Da doch nichts gewisser ist, denn baß der beilige Geist unsere Natur nicht reinigen wird, wenn wir nicht sorgfältig auf seine Mah-

nungen achten.

Es giebt viele Leute, beren Lebenswandel im Allgemeinen gut ift, und welche die Gnadenmittel regelmäßig gebrauchen; die aber, wenn sie nicht gerade in der Erfüllung ihrer religiöfen Pslichten begriffen sind, ihren Gedanken, Reigungen und Reden zu große Freiheit gestatten: sie scheinen das große Geschäft des Scligwerdens auf die Stunden der Gottesverschrung zu beschränken. Wenn nun schon diese Bekenner so viel in ihrem geistlichen Zukande verlieren, was müssen wir denn von denen denken, welche kaum jemals einen ernstlichen Gedanken an ihr ewiges Ziel auftommen lassen, und durch ihren Leichtstinn alles Gesücht von Gesahr und alle Empfängslichkeit für göttliche Ueberzeugungen verlieren und so alle Bemühungen des heiligen Geistes, sie zu retten, vereiteln?

Mutiwillige, vorsätzliche Uebertretungen sind eine offenbare Empörung und Teindschaft gegen Gott und sind deshalb ebenfalls böchst betrübend für den heiligen Geist. Der vorfähliche Sünder ist nicht unwissend oder überrascht, sondern kämpft wissentlich gegen Gottes ausdrücklichen Besehl, und die lebendige, volle und gegenwärtige lleberzeugung seines eigenen Berstandes und Gewissend; iede Art von Sünden ist mehr oder weniger abscheulich, je nachdem sie mehr oder weniger gegen besseres Bissen und Gewissen begangen wird und daburch den größten Biderspruch gegen Gottes Willen, Berachtung seiner Gnade und eine Heraussorderung seiner Gerechtigseit anzeigt. Solches Sündigen muß den Geist Gottes so betrüben, daß es Ihn veranlaßt, seine gnadenvolle Gegenwart gänzlich zu entziehen.

III. Will ich den ftarken Grund auseinanderseben, durch welchen der Apostel uns davon abzuhalten sucht, den heiligen Geift zu betrüben: "Weil wir durch Ihn verflegelt find auf

ben Tag unferer Erlöfung."

Unter dem Tag der Erlösung konnen wir entweder die Beit, wo wir unsern Leib im Tobe verlaffen, oder unsere

Wiederannahme besselben bei ber allgemeinen Auferstehung versiehen. Jedoch hier bedeutet es mahrscheinlich bas Lettere; in welchem Sinne ber Apostel es an einer andern Stelle gebraucht: "Wir sehnen und auch bei und selbst nach der Kindschaft, und warten auf unsers Leibes Erlösung;" und auf diesen Tag ber Erlösung sind wir versiegelt durch ben heiligen Geist auf breierlet Beise.

1) Daburch, bag Er uns ber göttlichen Ratur theilbaftig macht und fo ein göttliches Siegel auf unfere Seelen brudt;

2) Daburch, baß Er uns zeichnet als Gottes Eigenthum,

als Christo angehörend;

3) Dadurch, bag Er und einen Borfchmad und eine Berficherung von unferem Anspruch auf bie ewige Geligkeit

giebt.

Buerst also: Wir sind verstegelt durch den heiligen Geist Gottes, dadurch, "daß Er uns der göttlichen Natur theilhaftig und tüchtig macht zum Erbtheil der Heiligen im Licht." Die Absicht seines Wohnens in uns ist ja gerade, unsere kranfen Seelen zu heilen und sein Bildniß in uns wieder herzustellen. Ehe dieß geschieht, wenigstens theilweise, können wir feine Gemeinschaft mit Ihm haben; "denn, wenn wir sagen, daß wir Gemeinschaft mit Ihm haben, und wandeln in Finsterniß, so lügen wir und thun nicht die Wahrheit." Durch die Erneuerung unseres inwendigen Menschen nach dem Bilde dessen, der uns erschaffen hat, werden wir immer empfänglicher für seine Einslüsse, und vermittelst eines tägslichen Umganges mit Ihm werden wir mehr und mehr verwandelt in sein volles Ebenbild.

Dieses Ebenbild Gottes, diese Uebereinstimmung unsers Billens und unserer Reigungen mit seinem Willen, ist die Heiligung; und diese in uns zu Stande zu bringen, ist der eigentliche Endzweck aller Einwirkungen des heiligen Gelftes.

Durch seine Inwohnung in und empfangen wir von Ihm eine größere Fülle heiliger Gesinnungen, wir werden Ihm immer ähnlicher, und dadurch werden wir von Ihm versiegelt, oder zubereitet auf den Tag der Erlösung. Betrüben wir Ihn aber durch unsere Sunden, so vernichten und zerstören wir sein Werk in und; wir vereiteln seine Abstehten und die unumgänglich nothwendigen Mittel zu unserer Seligkeit.

Wir werden durch ben heiligen Geift auf ben Tag ber Erlöfung verstegelt, daß wir Gottes Eigenthum sind und bag wir Christo angehören; und dieses ift durch seine Anordnung, bie Bedingung und Sicherheit fünftiger Geligkeit, in welche Er feine aufnimmt, als Diejenigen, welche ben Beift feines Sohnes in ihrem Bergen empfangen haben. Dur Die, in welchen Er Dieses Merkmal und Diesen Charafter findet, wenn Er fommen wird, die Belt zu richten, wird Er gu fich nehmen, wie der herr burch ten Maleachi fpricht : "Sie follen des Tages, ben 3ch machen will, mein Cigenthum fenn, und ich will ihrer fconen, wie ein Mann feines Cobnes fconet, ber ibm bienet." Da nun ber beilige Geift bas Beichen, bas Siegel und Die Bewährleistung unserer Geligteit ift, fo gerbrechen wir bas Siegel mit unfern eigenen Banden, wir burchftreichen unfere festeste Bemabrleiftung, und ftogen, fo viel an une liegt, unfere eigene Unfprache an bas ewige Leben um, wenn wir Ihn burd unsere Gunden betrüben. Budem ift es ja ber beil. Beift, welcher allein unferem eigenen Beifte Beugniß geben fann, bag wir als Rinder Gottes ein Anrecht an bie ewige Seligfeit baben. Um aber Diefes innerliche Zeugnig von unferer Rin icaft lebentig und beständig in und zu erhalten, ift es durbaus nöthig, forgfältig auf tie geheimen Wirfungen Des Weiftes Gottes zu merten. In Diesem Ginne jagt ber Upoftel an die Corinther: Gott habe und "versiegelt in unsern Bergen, bas Pfand, ben Beift gegeben;" - bas Pfand, nicht nur durch Befeitigung unfere Unrechte gur Geligfeit, fondern als einen wirklichen Untheil ter gegenwärtigen Belohnung, beren Fulle wir bernachmals erwarten. Umen.

## Neunzehnte Predigt.

#### Heber das Gewiffen.

"Denn unfer Ruhm ift ber, nämlich bas Zeugniß unfere Bewiffens." 2. Cor. 1, 12.

Wie wenig Worte giebt es doch in der Welt, die gewöhnlicher gebraucht werden als das Gewissen? Es ist beinahe in Jedermanns Munde und man sollte daraus schliegen, daß es fein Wort gabe, dessen Sinn im Allgemeinen besser verstanben wurde. Dieses ist aber sehr zu bezweiseln, obschon gabllose Abhandlungen über bas Wort: Bewissen, geschrieben worden find. Bedoch ein großer Theil berer, welche barüber geschrieben haben, haben ben Wegenstand mehr verwirrt, als aufgeflärt.

Ich will nun mit ber Gulfe Gottes zu zeigen suchen :

1. Die Natur bes Bewiffens; und

II. Die verschiedenen Gattungen beffelben; nach welchen

ich mit einigen Unweisungen schließen werbe.

I. Will ich die Natur bes Gemiffens zu zeigen versuchen. Diese hat ein fehr frommer Mann im letten Jahrhundert auf folgende Beife beschrieben : "Dieses Bort, welches eigentlich ein Dlitwiffen bedeutet, stimmt vortrefflich mit feiner biblischen Bebeutung überein. Go biob 16, 19: mein Beuge ift im himmel! und fo ber Apostel, Rom. 9, 1: ich fage bie Wahrbeit in Chrifto und luge nicht, bag mir Beugniß giebt mein Bewiffen in dem beiligen Beifte! In beiden Stellen ift es, als ob er gefagt hatte, Gott bezeuget mit meinem Bemiffen. Das Gemiffen ift in die Mitte gesett, unter Gott und über ben Menichen. Es ift eine Urt von ftillem Beurtheilen im Bemuthe, mobei jene Dinge, welche fur recht erfannt merben, mit Bergnugen gebilligt; aber jene, welche ale Bofes (Unrecht) erfannt werden, mit Unbehagen migbilligt werben." Diefes ift ein Tribunal in Der Bruft ber Menschen, ben Gunber angutlagen, und ben, ber recht banbelt, ju rechtfertigen.

Um ce in einem etwas verschiedenen Lichte zu betrachten, fo ist das Gemissen, wie das lateinische, sowohl als das griechische Wort, von denen es hergeleitet wird, anzeigen, Die Renntnif von zwei ober mehreren Dingen zufammen; g. B. Die Renntnig von unseren Worten und handlungen, und zu gleicher Zeit von ihrer Gute ober Schlechtigfeit; oder vielmehr die Fabigfeit, ju gleicher Beit unsere Sandlungen und die Beschaffenheit berfelben zu ertennen.

Das Gewiffen ift benn die Fähigkeit, wodurch wir auf einmal unferer eigenen Gedanten, Worte und Sandlungen ihres Werthes oder Unwerthes, oder ihres guten oder bofen Charafters, bewußt werden; und, folglich ob fle Lob oder Tadel ver-Mehr ober weniger Bergnugen ift immer mit bem erften Ausspruch verbunden; und mehr ober weniger Migbehagen mit bem Lettern: aber beides ift außerordentlich ver-Schieden burch Erziehung und taufend andere Umftande.

Wer will laugnen, daß etwas von biefem bei jedem Men-Schen gefunden wird, ber in diese Welt geboren ift? Beigt es sich nicht, sobald die Vernunst anfängt zu dämmern? Weiß da nicht ein Jeder, daß ein Unterschied zwischen gut und bose ist; wie unwollsommen auch tieses Bewußtseyn von Gutem und Bösem seyn mag? Weiß nicht z. B. jeder Mensch, außer er ist gänzlich verbleudet durch die Verurtheile der Erziehung (aleich den Einwohnern des Vorgebirgs der guten Hossmung), daß es gut ist, seine Eltern zu ehren? Geben nicht alle Menschen, so ungebildet und barbarisch sie auch seyn mögen, zu, es sey recht, andern zu thun, wie wir wünschen, daß sie uns thun sollen? Und fühlen sich nicht Alle, welche dieses wissen, in ihrem eigenen Derzen verdammt, wenn sie irgene etwas, das dem entgegen ist, thun? wie im Gegentheil, wenn sie dengemäß handeln, sie die Billigung ihres eigenen Gewissens haben?

Diese Fähigfeit scheint das Gleiche zu senn, was gewöhnlich von denienigen verstanden wird, welche von dem natürlichen Gewissen reden: ein Ausdruck, der häusig in einigen unserer besten Schriftsteller gefunden wird, aber doch nicht, streng genommen, richtig ist. Denn obschon es in einem gewissen Sinne natürlich genannt werden mag, weil es bei allen Menschen gesunden wird, so ist es doch, richtig zu reden, nicht natürlich, sondern eine übernatürliche Gabe Gottes, höher als alle Maturgaben. Nein, es ist nicht Natur, sondern der Sohn Gottes, "das wahre Licht, welches alle Menschen erleuchtet, die in diese Welchöpfe sagen tönnen." So daß wir zu jedem menschlichen Geschöpfe sagen tönnen, "Er," nicht die Natur, "hat dir gesagt, was gut ist;" und es ist sein Geist, der dich innerlich ermahnt und unruhig macht, wenn du auf irgend eine Weise gegen das Licht, das er dir gegeben hat, handelst.

Bei einer genauern Betrachtung des Gewissens scheint es ein dreifaches Umt zu haben: Erstens, ist es ein Zenge, indem es anzeigt, was wir in Gedanken, Worten und Handlungen gethan haben. Zweitens, ist es ein Richter, indem es ein Urtheil über das, was wir gethan haben, ausspricht, ob es gut oder böse ist; und drittens, führt es auf gewisse Urt das Urtheil aus, dadurch, daß es einen Grad von Zufriedenheit in dem, der recht handelt, und einen Grad von Unruhe

in bem, ber Bofes thut, verurfacht.

Professor Sutcheson von Glasgow ftellt bas Gewissen noch in ein anderes Licht. In seiner Abhandlung über die Leiden-schaften bemerkt er, daß wir, außer den funf Sinnen, noch andere Sinne oder naturliche Zugänge des Bergnügens und

ber Schmerzen haben. Einen von biesen nennt er ben Sinn bes Mitgefühls, burch welchen wir ein natürliches Mitleiben fühlen bei dem Elend eines Mitgeschöpfes und uns ebenso freuen über seine Befreiung davon. Und Jedermann hat auch, sagt er, einen mor a lischen Sinn, wodurch er das Wohlwollen gut heißt und die Grausamkeit mißbilligt. Ja, er ist in sich selbst unruhig, wenn er eine grausame Dandlung verrichtet hat, und mit sich selbst zufrieden, wenn er eine großmuthige vollbrachte.

Alles dieses ist in einem Sinne unzweiselhaft mahr; aber es ist nicht mahr, daß sowohl das Mitgefühl, als der moralische Sinn (welche beide in dem Ausdruck Gewissen mit eingeschlossen sind) dem Menschen in seinem gefallenen Zustande natürlich sind. Wie es sich damit auch immer verhalten haben mag, während der Mensch in einem Stande der Unschuld sich befand, so sind doch jeht beide das Resultat einer übernatürlichen Einwirfung Gottes, welche wir gewöhnlich vorlausende

Onabe nennen.

Bas ift bas Gemiffen in einem driftlichen Sinne? Es ift Die Fähigfeit ber Seele, welche burch ben Beiftand ber Gnabe Gottes ju einer und ber nämlichen Zeit erfennt: 1) Unfern Ginn und Wandel; Die mabre Natur und Beschaffenheit unserer Gedanken, Worte und Handlungen; 2) Die Regel, nach welcher tiefelben fich richten follen, und 3) Die Heberein= stimmung ober Nichtübereinstimmung mit tiefer Regel. es noch ein wenig ausführlicher auszudrücken: Das Gemiffen foließt in fich, erftens: Die Fähigkeit, welche ein Menfch hat, fich felbit zu tennen, ju unterscheiden, fowohl im Allgemeinen, als im Besondern, seine eigene Bemuthoftimmung, Betanten, Worte und handlungen. Aber bas ift ihm nicht möglich zu thun, ohne ben Beiftand tes Beiftes Gottes. Conft murte Eigenliebe und jede andere ungeregelte Leidenschaft es ibm verhüllen und gang verbergen. Es schließt, zweitens, in fich eine Ertenntniß ber Regel, nach welcher er in jedem Fall befonders geleitet wird, welche nichts anders ift, als bas geschriebene Wort Gottes und brittens, eine Erkenntniß, ob alle feine Bebanken, Borte und handlungen in Uebereinstimmung mit ber Regel find. In allen biefen Memtern bes Bewiffens ift. Die "Salbung von dem, der heilig ift," unerläßlich nothwenbig. Dhne Diefe tonnten wir weder unfern Ginn und 2Banbel noch die Regel, nach welcher wir zu manteln haben, noch unfere Uebereinstimmung und Nichtübereinstimmung bamit

recht erfennen. Unter einem guten Wemiffen haben wir zu versteben ein göttliches Bewußtseyn, daß wir in allen Dingen nach bem geschriebenen Worte Gottes wandeln.

Um ein gutes Gewissen zu erbalten semobl, als zu behalten ift der beständige Einfluß tes Geistes Gottes durchaus nothewentig. Demzusolge erflärt der Apostel Johannes den Gläubigen aller Zeiten, "ihr habt die Salbung von dem, der heilig ist, und wisset Alles;" alle Dinge, die nothwendig sind, damit ihr habet "ein unverletztes Gewissen allenthalben, beides gegen Gott und den Menschen." Er fügt hinzu, "ihr bedürset nicht, daß euch Jemand lehre," auf andere Beise, "da euch die Salbung allerlei lehren." Diese Salbung lehrt uns klar seine drei Dinge: erstens, den wahren Sinn von Gottes Bort; zweitens, unsern eigenen Sinn und Bandel; indem sie alse unsere Gedanken, Worte und Handlungen in Erinnerung bringt, und drittens, die llebereinstimmung derselben mit den Geboten Gottes.

11. Will ich betrachten die verschiedenen Arten von Gewissen. Bon einem guten Gewissen ist bereits gesprochen worten, und tieses drückt St. Paulus auf verschiedene Weise aus. An einer Stelle sagt er einfach "ein gut Gewissen gegen Gott im einer andern "ein unverletzes Gewissen gegen Gott und Menschen." Aber der Awostel spricht sich noch aussührslicher in dem Tert aus: "unser Ruhm ist der, nämlich das Beuguiß unsers Gewissens, daß wir in Einfältigteit," mit einem einsachen Auge, "und göttlicher Lauterteit, auf der Wett gewandelt haben." Mittlerweile bemerkt er, daß diese gethan wurde, "nicht in fleischlicher Weissheit," gewöhnlich Klugheit genannt, (diese konnte nie, noch fann sie jemals die Wirkung hervorbringen), sondern "in der Gnade Gottes," melche allein hinlänglich ist, dieses in jedem Menschentinde zu bewirken.

Nahe verwandt mit einem guten Gewissen ift ein zartes Gewissen. Einer, der ein zartes Gewissen hat, bemerkt genau irgend eine Abweichung vom Worte Gottes, sen es in Gedanken, Worten oder Handlungen und fühlt sogleich Vorwürfe oder Berdammnis darüber.

Aber manchmal wird diese vortreffliche Eigenschaft, die Zartheit des Gewissens, übertrieben. Wir sinden Einige, welche fürchten, wo nichts zu fürchten ist; welche sich beständig ohne Ursache verdammen, indem sie sich einbisten, einige Dinge seven sundlich, welche die heil. Schrift nirgends ver-

dammt; und die sich für verpflichtet halten, andere Dinge zu thun, welche nirgends in der h. Schrift besohlen werden. Dieses ist eigentlich ein ängstliches Gewissen zu nennen und ein schlimmes Uebel, von welchem wir den herrn bitten sollen, und zu befreien und und einen gesunden Berstand zu schenken, wozu ber Umgang mit einem frommen und einsichtsvollen Freunde

besonders bienlich ift.

Aber bas andere Ertrem von einem garten Bewiffen ift weit gefährlicher. Gin verhartetes Gewiffen fann ein Deutliches Webot Gottes ohne innere Borwurfe verlegen, inbem man entweder thut, mas Gott austrüdlich verboten, ober vernachlässigt, mas er austrücklich befohlen hat; und doch ohne alle Bemiffensbiffe; ja vielleicht, intem man fich noch mit Diefer Bergensbartigfeit bruftet! Bir begegnen leiber vielen Fällen von biefem beflagenswertben Stumpffinn, und fogar unter Leuten, welche glauben, Religion gu baben. Jemand thut etwas, welches die beil. Schrift teutlich verbietet, und wenn man ibn barüber gurechtmeisen will, fo antwortet er gang gleichgültig: "D mein Berg vertammt mich nicht." 3ch erwiedere, "nur um fo fchlimmer, wollte Gott, es thate es, fo ware mehr hoffnung für bich. Es ift ein ichredliches Ding, burch bas Wort Gottes und boch nicht burch bas eigene Berg verdammt zu fenn." Wenn wir bas Beringste von den befannten Geboten Gottes ohne Gelbitverdammung übertreten fonnen, fo ift es offenbar, ber Gott biefer Welt bat unfere Bergen verhartet. Wenn wir und nicht bald von Diefem Buftand befreien laffen, fo werden mir "gefühlles," und unfer Gemiffen (wie St. Paul fagt) befommt "Brandmable."

Ich will nun mit einigen wichtigen Anweisungen beschliegen. Der erste große Punkt ist tieser: Angenommen, wir haben ein zartes Gewissen, wie sollen wir es behalten? Ich glaube, es giebt nur einen Weg, dieses zu thun, nämlich bem-

selben zu gehorchen.

Jeder Alt des Ungehorsams bient dazu, es zu erblinden und zu bampfen; seine Augen auszureißen, bamit es nicht sehen kann, was der gute und wohlgefällige Wille Gottes ift, und das herz so gefühllos zu machen, baß es keine Selbstverdammung mehr empfindet, wenn wir gegen denselben handeln. Im Gegentheil giebt jeder Akt des Gehorsams dem Gewissen einen schärfern, stärkern Blid und ein seineres Gefühl für Alles, was die herrliche Majestät Gottes beleidigt. Daher, wenn ihr wünschet, daß euer Gewissen immer schnell sen zu

erkennen, und freu, euch anguklagen ober zu entschuldigen. wenn ihr es wollt empfindlich und gart erhalten, fo fend forgfältig, ihm bei allen Begebenheiten zu folgen, indem ihr beftändig auf feine Ermahnungen bort, und ihnen Beborjam leiftet. Was es auch fenn mag, wenn es nach bem Worte Gottes ift, thut es, fo femerghaft für Tleifd und Blut es auch fenn mag. 2Bas es verbietet, wenn bas Berbot fich auf bas Wort Gottes begründet, febet ju, bag ibr es nicht thut, wie angenehm es Bleisch und Blut auch fenn mag. Das eine ober Das andere tann öftere ber Fall fenn. 2Bas Gott verbictet, fann unferer bojen Ratur angenehm fenn, bedwegen foll man fich felbit verläugnen ober man verläugnet feinen Dieifter. 2Bas Er befiehlt, fann ber Natur ichmerghaft fenn; ba muß man benn bas Rreng auf fich nehmen. Go mahr ift bas Bort unsers herrn : "Wer nicht abfagt Allem, bas er hat, und nicht täglich sein Rreug auf fich nimmt, kann nicht mein Junger fenn." 3d tann euch feine beffere Unweisung geben, als Die, welche Dr. Unneslen in feiner Predigt : "leber Bewiffenhaftigfeit" giebt. Entschließet euch, folgende Unweisungen auszuüben und euer Bemiffen wird fortfahren, recht ju fenn :

1) Uchte auf jede Sunte, halte feine Sunte für gering und gehorche jedem Gebot aus ganzem Bermögen. Wache über bas erste Unzeichen ber Sunde und hüte bich vor Allem, was an Sunde grenzt. Bermeide jeden Anschein bes Bosen und wage bich nicht in Bersuchungen oder Gelegenheiten zum

Gündigen.

2) Betrachtet euch als unter Gottes Augen lebend, lebet als in der Gegenwart Gottes. Bedenket, daß alle Dinge nacht und offen vor Ihm sind! Ihr könnt Ihn nicht betrügen, denn Er ist allwissend, ihr könnt Ihn nicht entsliehen; denn Er ist allenthalben; ihr könnt Ihn nicht bestechen, denn Er ist die Gerechtigkeit selbst! Redet im Bewußtsenn, daß Gott euch bört; wandelt als Solche, die wissen, daß Gott sie von allen Seiten umgiebt. Der herr ist mit euch, so lange ihr mit Ihm send; das ist, ihr durft euch seiner gn äd ig en Gegenwart erfreuen, so lange ihr in seiner heiligen Gegenwart lebet.

3) Untersucht oftmals und ernsthaft euer Ber; und Leben. Es giebt einige Pflichten gleich jenen Iheilen des Körpers, deren Mangel durch andere Theile erseht werden können, aber ben Mangel an Selbstprüfung kann Nichts ersehen. Jeden Abend überdenket euer Betragen durch den Tag, was ihr gethan und gedacht habet, das eurem Charakter nicht gemäß

war, und auch, ob euer herz eifrig für Neligion und gleiche gültig gegen die Welt gewesen ift. Sept besonders sorgfältig, ben Morgen und Abend zu benuten, ten Morgen zu überdenken, was ihr zu thun habt; und ten Abend zu unter-

fuchen, ob ihr getban habt, mas ihr folltet.

4) Last jede Sandlung Bezug auf euer ganzes Leben und nicht auf einen Theil allein haben. Last alle untergeordneten Absichten in eurem Leben dem großen Endzweck des Lebens entsprechend seyn! Uebet euch in der Gottseligseit! Seyd so fleißig in der Religion, als ihr haben wollt, daß eure Kinder in der Schule im Lernen seyn sollen. Last euer ganzes Leben eine Vorbereitung für den himmel, gleich der Borbereitung eines Wetttämpfers für den Kampf seyn.

5) Waget nicht zu fündigen, weil Chriftus Bergebung erfauft hat, bas ift ber ichredlichfte Migbrauch Chrifti. Aus bem nämlichen Grunde war fein Opfer unter bem Geseth für irgend eine wissentliche Gunde, sonft mochten die Leute meinen, sie können ben Preis ber Gunde bezahlen, wie jene,

welche mit papstlichen Indulgenzen handeln.

6) Seph nichts in euern Augen: benn ach! was ift es. das wir haben, auf das wir stolz senn könnten! Unsere Empfängniß war sündlich; unsere Geburt schmerzvoll, unser Leben
mühevoll; unser Tod, wir wissen nicht was! Aber alles dieses ist nichts im Bergleich mit dem Zustande unserer Seele.
Wenn wir diesen kennen, welche Ursache haben wir, stolz zu

fenn?

7) Nehmet eure Pflicht, nicht bie Folgen in Anschlag; wir haben nichts zu thun, als unferer Pflicht nachzutommen. Befürchtungen vor bem, mas euch zustoßen konnte, wenn ihr eure Pflicht thut, fann euch zur Gunde angerechnet werben, und zu fündigen wagen, um Befahr zu vermeiben, beißt bas Schiff zu versenken, aus Furcht vor ben Geeräubern. Wie rubig sowohl als beilig wurde unfer Leben fenn, batten wir Die einzige Aufgabe gelernt, für nichts zu forgen, als unfere Pflicht ju thun, und alle Folgen Gott zu überlaffen. Welche Thorheit für einen armen Staub, ber unendlichen Beisheit vorschreiben zu wollen! Unfer Werf zu unterlaffen und uns in Gottes Werk zu mischen! Er hat die Angelegenheiten biefer Welt und jetes einzelnen Bewohners berfelben nun ichon langer ale fünftausend Jahre geleitet, ohne irgend Jemand Urfache gur Rlage gu geben. Sat Er nun euern Rath nothwendig? Rein, es ift eure Sache, nur eure Pflicht zu thun. 8) Den Nath, welchen ihr Andern geben wollt, befolgt felbit; die ichlechteften Menschen find fabig genug, andern Laten aufzulegen, welche, wenn fie dieselben elbst thun murden,

fte gu feltenen Chriften machen fonnten.

9) Thut nichts, wofür ihr nicht Gott um einen Segen bitten könnet. Jede Sandlung eines Cheiften, die gut ift, wird gebeiligt durch Wort und Gebet. Es schieft sich nicht für einen Christen, so nichts bedeutende Dinge zu thun, daß er sie Gott nicht im Gebet anempsehlen kann; wenn er auch nur ein ernstliches Stoßgebet bei jeder vorkommenden Handlung verrichten wurde, so könnte er damit alles Sündliche abschnei-

ben und alles Befegliche beforbern.

10) Dente, rede und handle, wie bu überzeugt bift, bag Chriftus felbst handeln murde, mare Er noch auf Erden. Wenn bu Christo nachahmst, so wirst du ein Beisviel für Alle. Chriften! wie betete Chriftus und erfaufte feine Beit zum Bebet! Wie ging Chriftus umber, ten Menschen Gutes zu thun und Alles, mas Gott moblgefiel! Geliebte, ich empfehle euch vier Dinge im Gedachtniß zu behalten : 1) Wedenket eurer Pflicht; 2) Was die Pflicht eines Andern in eurem Falle ift, Das ist auch eure; 3) Lagt euch mit Nichts ein, wenn ihr nicht sagen könnt, der Segen des herrn ist babei; 4) Ueber Alles vergeffet lieber euern Christennamen, ale auf Christum gu schauen! Bas für eine Behandlung ihr von ber Welt erfahren möget, gedenket an Ihn und folget feinen Jufftapfen. "Welcher feine Gunde gethan hat, ift auch tein Betrug in feinem Munde erfunden; welcher nicht wieder schalt, ba er gescholten ward, nicht drohete, da er litte; er stellete es aber Tem beim, ber ba recht richtet." Amen.

#### Zwanzigste Predigt.

# Ueber das Traurigsehn unter mancherlei Aufechtungen.

"Die ihr eine fleine Zeit (wo es fenn foll) traurig fent in mancherlei Unfechtungen." 1. Petri 1, 6.

Es giebt eine gewisse geistliche Finsterniß, in welche oft biejenigen verfallen, welche einst im Licht von Gottes Angesicht wandelten. Nahe verwandt damit ist die Traurigkeit der Seele, welche beinabe alle Kinder Gottes in einem größern oder geringern Grade erfahren und welche jener Jinsterniß so ähnlich sieht, daß sie häusig mit einander verwechselt werden; aber sie sind sehr weit von einander verschieden. Es ist von großer Wichtigkeit für alle Kinder Gottes den wesentlichen und großen Unterschied zwischen Traurigkeit und Finsterniß recht verstehen zu lernen, sonst sind sie in Gefahr, aus der Traurigkeit in Finsterniß zu gerathen.

Um Diesem porzubengen, will ich fuchen, gu zeigen :

I. Was für Leute das sind, von denen der Apostel fagt, "ihr fend in Traurigkeit;"

II. Bas tie Urfachen ihrer Traurigkeit maren;

III. Was der Endzwed bavon mar; worauf ich mit einigen Folgerungen schließen werbe.

1) Ich habe jurif zu zeigen, von mas fur Leuten ber

Apostel fagt, "ibr fend in Traurigfeit."

Bor Allem ist gewiß, daß sie zu der Zeit, als der Apostel sie so anredete, Gläubige waren; denn er sagt ja ausdrücklich im 5. Berse: "Euch, die ihr aus Gottes Macht durch den Glauben bewahrt werdet zur Seligkeit." Wieder im 7. Verse erwähnt er der Prüfung ihres Glaubens, "als der da köstlicher ersunden wurde, denn das vergängliche Gold, das durchs Feuer bewährt wird;" und im 9. Verse sagt er: "ihr werdet das Ende eures Glaubens davon bringen, nämlich der Seelen Seligkeit." Zur gleichen Zeit, daher, daß sie "traurig" waren, hatten sie den lebendigen Glauben; ihre Traurigkeit zerstörte nicht ihren Glauben; sie glaubten an Ihn, wiewohl sie Ihn nicht sahen.

Auch ihren Frieden hob die Traurigkeit nicht auf; "ben Frieden, welcher über alle Bernunft geht;" welcher unzertrennlich von dem wahren, lebendigen Glauben ist. Dieses können wir leicht aus dem zweiten Verse ersehen, in welchem der Apostel bittet, nicht daß Inade und Friede ihnen gegeben werde, sondern nur, daß er bei ihnen vermehrt werde; daß der Segen, dessen sie sich bereits erfreueten, ihnen in noch

größerem Mage mitgetheilt werbe.

Die Personen, zu welchen ber Apostel hier spricht, waren ebenfalls voll lebendiger hoffnung. Denn im dritten Berse schreibt er: "Gelobet sen Gott, der Bater unsers herrn Jesu Christi, der uns nach seiner großen Barmherzigkeit wiedergeboren hat, (mich und euch Alle, welche durch "tie heiligung des Geistes zum Gehorsam und zur Besprengung des

Blutes Jesu Chrifti" tamen) ju einer lebendigen hoffnung auf ein unvergängliches und unbestedtes und unverwelkliches Erbe," jo daß, ungeachtet ihrer Traurigfeit, sie immer eine

hoffnung voll Unsterblichfeit behielten.

Sie "freuten sich auch noch ter hoffnung ber herrlichkeit." Sie waren erfüllt mit Freude im heiligen Geift. Denn im 8. Berse, nachdem der Apostel gerade ber endlichen "Offenbarung Jesu Christi" erwähnt batte (nämlich, wenn Er fommt, die Welt zu richten), fügt er hinzu, "au welchen ihr, wiewohl ihr Ihn nicht sebet, (nicht mit leiblichen Augen), doch glaubet, so werdet ihr euch freuen mit unaussprechlicher und herrlicher Freude." Ihre Traurigteit daser war nicht nur verträglich mit lebendiger hoffnung, sondern auch mit unaussprechlicher Freude; zu der gleichen Zeit, da sie so traurig waren, freueten sie fich demungeachtet mit berrlicher Freude.

In der Mitte ihrer Traurigseit erfreuten sie sich gleichfalls der Liebe Gottes, welche Er in ihre Herzen ausgegossen hatte; "welchen," sagt der Apostel, "ihr nicht gesehen und doch lieb habt." Obgleich sie Ihn noch nicht von Angesicht zu Angesicht gesehen hatten, Ihn jedoch durch den Glauben kannten, ge-horchten sie seinem Bort: "Mein Sohn, gieb mir dein Herz." Sie suchten und fanden ihre Glückseitzt in Ihm und Er

gab ihnen ihres Bergens Berlangen.

Noch mehr: Wiewohl sie traurig waren, so waren sie boch beilig; fie behielten Die gleiche Macht über Die Gunde. Gie wurden immer vor diefer "bewahrt burch die Kraft Gottes;" fle waren "wie die gehorsamen Rinder," und stellten fich nicht "gleich wie vorhin, ba fie in Unwiffenheit nach ben Luften lebten;" "fondern nach Dem, ber fie berufen hatte und beilig ift" waren fie auch "beilig in ihrem Wandel." Indem fie wußten, daß fie "erlost maren mit dem theuren Blut Chrifti, als eines unschuldigen und unbefledten gammes," hatten fie burch den Glauben und die hoffnung, welche fie in Gott hatten, "ihre Seelen gereinigt durch ben Beift." Ihre Traurigfeit konnte also mit Glauben, mit hoffnung, mit der Liebe gu Gott und ben Menschen, mit bem Frieden Gottes, mit Freude in dem heiligen Beift, mit innerlicher und außerlicher Beiligfeit wohl bestehen; sie hinderte nicht die "Beiligung bes Beiftes." welche die Wurzel alles mabren Wehorsams ift; noch Die Glüdfeligfeit, welche nothwendig mit einem Gnabenftand, mit einem im Bergen regierenden Frieden verbunden ift. Dies führt uns

II. auf bie Frage: 28as find bie Urfachen von foldem Rummer und Traurigfeit in einem mahren Gläubigen? Der Apostel fagt es une teutlich: "Ibr fend traurig in mancherlei Unfechtungen ;" mancherlei, nicht nur ber Babl, fonbern auch ber Art nach; und gerade ihre Berichierenheit und Beranderung macht es ichwerer, tagegen auf ber but gu fenn. Unter diefe Unfechtungen tonnen wir alle torperlichen Gebrechen gablen, nicht nur bibige Rrantheiten und beftige Schmergen jeter Urt, fontern auch lang anhaltente Rrantheiten, obicon weniger ichmerghaft. Diefes ift gang besonders ber Gall bei fogenannten Nervenleiten. Der Glaube bemmt nicht ben Bang ber Ratur; natürliche Urfachen bringen baber immer naturliche Wirfungen bervor. Der Glaube hindert bas Ginfen des Weiftes (wie man es nennt) in einer boiterischen Rrantheit ebenjo wenig, als bas Steigen ter Pulsichlage in einem Rieber.

Ferner haben wir zu ben Anfechtungen ben Berluft von Sab und Gut zu rechnen. "Benn der Unfall kommt wie ein Birbelwind und Armuth wie ein bewaffneter Mann;" ist dieses eine kleine Bersuchung? Ift es bestemdend, wenn es Kummer und Traurigkeit verursacht? Obschon dieses benen, die serne stehen, eine kleine Sache zu seyn scheinen mag, so ist es doch dem, welchen es trifft, etwas ganz anderes. Wenn wir Rahrung und Kleidung baben (und wirklich das letzte Wort bedeutet sowohl Sbach, als Kleidung), so können wir, wenn die Liebe Gottes in unserm Herzen ist, zusrieden seyn. Aber was sollen die khun, welche Richts haben? Welche keinen trockenen oder warmen, viel weniger reinen Ausenthaltsvort sur sich und ihre Kleinen haben, keine Kleider, sich oder die, welche sie lieben, vor Kälte zu schützen? Und noch schlimmer ist der Mangel an Nahrung. Gott sprach es als einen

sichtes verdienen sollte.

Tag für Tag Brod zu suchen und keines zu sinden? Fünf oder sechs Kinder nach dem Nöthigsten schreien zu hören und es ihnen nicht geben zu können, ist eine Ansechtung, welche der Meusch in seiner eigenen Kraft nicht zu ertragen vermag. D Mangel an Brod! Mangel an Brod! Wer kann sagen, was dieses bedeutet, außer der es selbst erfahren hat? Ich wundere mich nur, daß es auch in dem Gläubigen nicht mehr

Fluch aus, bag ber Menich fie mit bem Edweiß feines Unge-

als Traurigkeit hervorbringt!

Bielleicht, nächst zu diesem konnen wir ben Tod berjenigen

stellen, die und nahe stehen, und und lieb und theuer sind; geliebte Eltern oder ein liebes Kind, das gerade in das Leben eintritt und unser Her; umfaßt, oder ein Busenfreund, der ein Herz mit und ist, werden von und gerissen, wenn wir nicht daran dachten und oft unter Umsänden, welche den Schmerz erhöhen. Bon allem diesem mussen wir tief angegriffen werden: es ist die Absicht Gottes, daß wir sollten. Er will nicht haben, daß wir Stöse und Steine sens sollen. Er will haben, daß unsere Gesüble geregelt, nicht ersticht werden sollen. Daber "kann die Natur ohne Tadel eine Ihräne sallen laf-

fen." Es giebt alfo eine Betrübnig obne Gunde.

Eine noch viel größere Betrübnig mögen wir für die empfinden, welche todt sind, während sie leben; besonders, wenn sie durch die engsten Bande mit uns verbunden sind. Wer kann den Schmerz ausdrücken, den ein gefühlvoller Christ fühlt für einen Freund, einen Bruder, der geistlich todt ist, für einen Ebegatten, für Eltern oder Kinder, die in die Sünde hineinrennen, wie die Pferte in die Schlacht, und die trog aller Ermadnungen und Bernunftgründe sich beeilen, ihre eigene Berdammung zu wege zu bringen? Unsere Beängstigung kann zu einem undegreislichen Grade gesteigert werden, wenn der, welcher nun dem Verderben zueilt, einst auf dem Wege des Lebens lief. Der Gedanke an das, was er in vergangener Zeit gewesen ist, verwundet das Gemüth noch schmerzlicher.

Unter allen tiesen Umständen wird unser großer Widersacher es nicht unterlassen, alle seine Macht und Schlauheit zu
gebrauchen, um wo möglich einen Bortheil über die niedergebrückte Seele zu erlangen. Er wird seine seurigen Pseile
nicht sparen, solche, die am leichtesten Eingang sinden können
und sich recht tief in dem Herzen besestigten. Er wird sich bemühen, Unglauben oder gotteslästerliche oder murrende Gedanken einzuslößen. Und wenn wir aufangen, mit seinen
eigenen Waffen gegen ihn zu streiten, wenn wir seinen Spefulationen Gehör geben, so wird ohne Zweisel größere Trau-

rigfeit entstehen, wo nicht gangliche Ginsterniß.

Manche haben behauptet, es gebe noch eine andere Ursache der Traurigkeit, nämlich daß Gott sich der Seele entzieht,
weil es sein souveräner Wille ist. Gewiß Gottes Wille thut
das, wenn wir den heiligen Geist betrüben, entweder durch
äußerliche oder innerliche Sünde; entweder durch Vernachlässigung, Gutes zu thun, oder durch Böses thun; wenn wir
uns dem Stolz oder Born, geistlicher Trägheit, thörichten Lü-

sten ober unordentlichen Leidenschaften hingeben. Aber daß Er jemals sich zurückziehe, weil Er es will, blos weil es Ihm so wohlgefällt, das läugne ich durchaus. Es giebt in der ganzen Bibel keinen Tept, welcher nur eine Andeutung zu einer solchen Behauptung giebt; es ist eine Muthmaßung, welche dem ganzen Inbalt der heiligen Schrift widerspricht und unvereindar ist mit dem Charakter Gottes; es wärs gänzlich unter seiner Majestät und Weisheit, (wie ein be rühmter Schriftsteller sich kräftig ausdrückt), "mit seinen Geschöpfen Bersted zu spielen." Es ist unverträglich sowohl mi seiner Gerechtigkeit und Gnade, als mit der gesunden Ersah

rung aller feiner Rinder.

Ein weiterer Grund ber Traurigfeit wird baufig von benen angeführt, die man muftifche Schriftfteller nennt; und Die Meinung bat fich, ich weiß nicht wie, auch unter uns eingeschlichen. Ich tann Diefes nicht beffer erläutern, als mit Den Worten einer Schriftstellerin, tie es als ihre eigene Erfahrung ergahlt: "Ich fuhr fort, fo gludlich in meinem Geliebten ju fenn, bag, wenn ich auch gezwungen gemefen mare, als eine Berbannte in einer Bufte ju leben, es mir feine Schwierigfeit gemacht haben murbe. Diefer Buftand hatte nicht lange gewährt, ba wurde ich in Wirklichkeit in eine Bufte geführt; ich befand mich in einem verlornen Buftand, gang und gar arm, verdorben und elend." Die eigentliche Quelle biefes Rummere ift rechte Erfenntnig von und Gelbft, burch welche wir finden, daß eine außerordentliche Unahnlichfeit zwischen Gott und uns ift. Wir feben, bag wir 36m meiftens entgegengesett find, und bag unsere innerfte Geele ganglich verborben, versunten und von allerlet Bofem und Bosheit, von ber Welt und bem Tleische und Allem, was Gott verabideut, voll ift. Daraus hat man ben Schluß gezogen, bag bie Erfenntnig unferer felbit, ohne welche wir ewig verloren geben wurden, auch nachdem wir den rechtfertigenden Glauben erlangt haben, Urfache ber tiefften Traurigfeit fenn muffe.

Dagegen habe ich zu bemerken: 1) Gerade vor den angeführten Worten sagte diese Schriftstellerin: "Da ich hörte, daß ich nicht den wahren Glauben an Christus hätte, so übergab ich mich gänzlich Gott und fühlte sogleich seine Liebe." Es mag senn, daß sie zu der Zeit die Enade der Rechtsertigung ersuhr, aber es ist wahrscheinlicher, daß es nicht mehr, als was gewöhnlich der "Zug des Baters" genannt wird, und daß die Traurigkeit und Finsterniß, welche solgte, nichts an-

bers als bie Ueberzeugung von ber Gunde mar, welche ber Ratur ber Dinge nach, bem rechtfertigenden Glauben vorangeben muß. 2) Befett, fie murde gerechtfertigt beinabe im gleichen Augenblick, als fie vom Mangel bes Glaubens übergeugt mar, fo mar boch in biefem Fall feine Beit ba für bas ftufenweise Bunebmen in ber Gelbsterkenntniß, welches ber Rechtfertigung vorangugeben pflegt: es tam taber in tiefem Falle später und mar mabricheinlich um fo schwerer, je meniger es erwartet murte. 3) Es muß jugegeben merben, baß eine weit flarere, meit tiefere und vollständigere Erfenntnig unserer inmobnenden Gunde, ber ganglichen Berborbenheit ber Natur, nach ber Rechtfertigung stattfindet, als jemals porber. Aber tiefes braucht feine Finfternif ter Geele gu verursachen; nicht einmal ift ce nöthig, bag es une in Traurigfeit verjegen follte. Ware es fo, fo murbe ber Apostel nicht nicht ben Ausbruck gebraucht haben, wo es fenn foll; benn bann murte es eine burchaus unerlägliche Rothwendigfeit fenn für Alle, Die fich felbit tennen; bas ift, in Birtlichfeit, für Alle, welche bie vollfommene Liebe Gottes erfahren wollen und burch tiefelbe "tudytig gemacht werden zu bem Erbtbeil ter Beiligen im Licht." Aber Diefes ift nichts mentger als ber Fall. 3m Wegentheil, Gott fann die Erfenntnif unserer selbit vermehren in irgend einem Grad, und im gleiden Berhältniß auch die Erfenntniß von 3hm felbst und die Erfahrung feiner Liebe; und in Diefem Fall gabe es ,teine Bufte, fein Elend, feinen verlornen Buftand;" fondern Liebe, Friede und Freude, Die nach und nach ins emige Leben übergeben.

III. Zu welchem Endzwecke benn läßt es Gott zu, daß so viele seiner Kinder in Traurigkeit gerathen? Der Apostel giebt uns eine einfache und tirekte Antwort auf diese wichtige Frage: "Auf daß euer Glaube rechtschaffen und viel köstlicher erfunden werde, denn das vergängliche Gold, das durchs Feuer bewähret wird, zu Lob, Preis und Ehre, wenn nun geoffenbart wird Jesus Christus." Bers 7. hierauf mag auch berogen werden, was Petrus Kap. 4, 12. u. 13. schreibt: "Lasset euch die hipe, so euch begegnet, nicht befremden (die euch widerfähret, daß ihr versuchet werdet). Sondern freuet euch, daß ihr mit Christo leidet, auf daß ihr auch zu der Zeit der Offenbarung seiner Herrlichkeit Freude und Wonne haben

möget."

Daraus lernen wir, bag die erfte und größeste Absicht Got-

tes beim Zulassen der Versuchungen, welche Traurigkeit bei seinen Kindern verursachen, die Prüsung ihres Glaubens ist, welcher dadurch bewährt wird, wie Gold durch das Feuer. Nun wissen wir aber, daß Gold, bewährt durch das Feuer, das durch gereinigt und von den Schlacken abgesondert wird, und so verhält es sich mit dem Glauben im Feuer der Versuchung, je mehr er geprüst wird, je reiner wird er — ja nicht allein gereinigt, sondern auch gestärft, befestigt, vermehrt, durch so viele Beweise von der Weisseit und Macht, der Liebe und Treue Gottes. Dieses denn — unsern Glauben zu vermehren ift eine der gnädigen Absichten Gottes, warum Er diese vielfältigen Ansechungen zuläßt.

Chenfo tienen sie bazu, tie lebendige hoffnung zu prufen, zu reinigen und zu vermehren, zu welcher "der Gott und Bater unsers herrn Jesu Christi und nach seiner großen Barmherzigfeit wiedergeboren hat." Unsere hoffnung fann nur
im gleichen Berhältniß mit unserem Glauben zunehmen. Zu
gleicher Zeit vermehrt sich auch unsere Freude in dem herrn,
welche die schriftmäßige hoffnung ber Seligteit stets begleitet.

Die Kinder Gottes freuen sich um so mehr, weil die Prüfungen, welche ihren Glauben und hoffnung vermehren, auch ihre Liebe und Dankbarkeit gegen Gott für alle seine Gnadenerweisungen, sowie ihr Wohlwollen gegen alle Menschen vermehren. Je tiefer sie die liebende Güte Gottes, ihres heilandes, empfinden, desto mehr ist ihr Kerz mit der Liebe zu Dem entstammt, welcher "und zuerst geliebet hat." Je deutlichere und färkere Beweise sie haben von der Herrlichkeit, die geofsendaret werden soll, desto mehr lieben sie Den, welcher die selbe für sie erfauft und ihnen in ihre Herzen "das Pfand, den Geist gegeben hat." Und diese Bermehrung der Liebe ist ein anderer Endzweck, warum Gott diese Ausechtungen über sie kommen läst.

Eben badurch werden sie auch in der heiligung befördert, in der heiligung des herzens und heiligung im Umgang, — die Lettere ist natürlich die Folge der Erstern; denn ein guter Baum wird gute Früchte tragen und alle innerliche heiligung ist die unmittelbare Frucht des Glaubens, der burch die Liebe thätig ist. Durch diesen reinigt der Geist das herz von Stolz, Eigenwillen, Weltliebe, von schädlichen Begierden und thörichten, eitlen Neigungen. Außerdem daß geheiligte Leiben durch die Gnade Gotttes die Seele mehr und mehr vor Gott demüthigen, den unruhigen Geist in Ruhe setzen, die

beftigen Triebe ber Natur begabmen, unfere hartnädigfeit befanftigen, uns ber Welt freuzigen und uns babin bringen, alle Rraft und hulfe von Gett zu erwarten und alle unfere

Glüdfeligfeit in Ihm gu fuchen.

Tas große Entziel von all tiesem ift, daß unser Glaube, unsere hoffnung, Liebe und heiligung erfunden werden möge (wenn es jeht noch nicht erscheint) zu leb, Preis und Ehre, welche von dem großen Richter dem zuerkannt werden, der bis zum Ende bebarrt; an jenem großen Tage, wo Jedermann empfangen wird "nach seinen Werken;" nach dem Werke, das Gett in seinem Herzen vollbrachte, und den ünßern Werken, welche er vor Gott verrichtet hat; und ebenfalls nach dem, was er erduldet hat, so daß alle diese Ansechalls nach dem, was er erduldet hat, so daß alle diese Ansechalls nach dem, was er erbuldet mid. Deshalb schaffet "unsere Trübsal, die zeitlich und seicht ist, eine ewige und über alle Maßen wichtige Gerrlichkeit!"

Bu tiesem kommt noch ber Nuhen, ben Andere erhalten mögen, wenn sie unser Betragen im Leiden sehen. Wir sinten es turch Erfahrung, daß Beispiele häusig einen tiesern Eindruck machen, als Borschriften; und welches Beispiel hat einen stärfern Einfluß, nicht nur auf tiesenigen, welche besselben töstlichen Glaubens theilhaftig sind, sondern jogar auf solche, welche Gott nicht kennen, als daß eine Seele, welche ruhig und heiter mitten im Sturme ift, traurig und doch immer fröhlich, demüttig ergeben in den Willen Gottes, wie schwerzhaft es auch der Natur seyn mag; indem sie in Krankbeit und Trübsal spricht: "Sollte ich den Kelch nicht trinken, den mir mein Bater gegeben hat?" — in Berlust und Mangel:

"Der herr hat es gegeben, der herr hat es genommen; der Name des herrn sen gelobet!"

Ich schließe mit einigen Bemerkungen, und zwar erstens, wie groß ist ber Unterschied zwischen Finsterniß ver Seele und Traurigkeit, welche bemungeachtet so oft mit einander verwechfelt werden, sogar von erfahrnen Christen! Kinsterniß schließt einen gänzlichen Berluft der Freude im heiligen Geist in sicht; Traurigkeit thut es nicht; in der Mitte derselben können wir "uns freuen mit unaussprechlicher Freude." Wer in Tinsterniß ist, hat den Frieden Gottes verloren, während bei dem, welcher sich in Traurigkeit besindet, sowohl "Frieden" als "Inade" zunehmen mögen. Bei der Eriern ist die Liebe Gottes erstaltet, wenn nicht gänzlich ausgelöscht; bei der Lettern bestält sie ihre volle Kraft, oder nimmt vielmehr täglich zu. In

benen, welche in Flusterniß sind, ist das Zeugniß und bie leberzeugung von den unsichtbaren Dingen, besonders von der vergebenden Liebe Gottes nicht so flar und starf als in vergangener Zeit, und ihr Bertrauen auf Gott geschwächt; die, welche traurig sind in Ansechtungen, mögen dabei ein deutliches, unerschütterliches Bertrauen auf Gott und ein klares Zeugniß haben, daß alle ihre Sünden ausgetilget sind.

Wir können daraus zweit ens ersehen, daß Traurigkeit, aber nicht Finsterniß uns nöthig senn mag. Die oben angeführten Zwede mögen es erfordern, daß wir eine Zeit lang in Traurigkeit sind, wenigstens mag die Traurigkeit die natürliche Folge der mancherlei Ansechtungen senn, welche nothwendig sind, unsern Mauben zu prüsen und zu vermehren, unsere hoffnung zu besestigen und zu vergrößern, unser herz von allen unbeiligen Gemüthsstimmungen zu reinigen und uns in der Liebe völlig zu machen und unsere ewige herrlichkeit zu erhöhen. Iber wir können nicht sagen, daß Finsterniß zu irgend einem bieser Endzwese nöthig ist. Sie ist auf teine Weise ihnen förderlich; der Verlust des Glaubens, der hoffnung, der Liebe ist sicherlich weder förderlich zur heiligung, noch zur Vermehrung der Belohnung im himmel, welche im Verhältniß zu

unserer heiligung auf Erben fenn wird.

Aus der Urt und Weise, wie der Apostel spricht, vernehmen wir drittens, bag fogar die Tranrigfeit nicht immer nöthig ift. "Gine fleine Zeit lang (wo es fenn foll);" fie ift taber nicht für alle Perfonen nöthig, noch für irgend eine Person zu allen Zeiten. Gott vermag es, Er hat sowohl tie Macht als Weisheit, wenn es Ihm wohlgefällt, bas gleiche Onabenwerf in irgend einer Scele burch anbere Mittel zu bewirfen; und in einigen Fällen thut Er auch fo; Er läßt biejenigen, bei benen es 3bm fo gefällt, von Rraft gu Rraft fortschreiten, bis fie ju "volltommener Beiligung in feiner Furcht" gelangen, beinahe ohne alle Traurigfeit, ba Er eine absolute Macht über bas Menschenherz hat, und alle feine Triebfedern nach feinem Wohlgefallen bewegen fann; aber Diese Falle find felten : benn Gott fieht es gewöhnlich fur gut an, tie, welche Er ale Rinter annimmt "ausermählt zu machen im Dfen bes Elendes;" fo bag vielfache Unfechtungen und Trübfale mehr oder weniger bas gewöhnliche Loos feiner liebften Rinder find.

Dir follten baher machen und beten, und unfer außerfles Bestreben bahin richten, ju vermeiden in Finfterniß gu gerathen; aber wir brauchen nicht befummert zu fenn, wie wir Traurigfeit vermeiben follen, fonbern nur wie wir burch dieselbe gewinnen mogen. Unfere große Gorge follte fenn, und fo unter berfelben zu benehmen, fo auf ben Berrn in berfelben zu marten, bag es völlig ber Abficht feiner Liebe entspricht, aus welcher Er fie hat über uns fommen laffen. baß fie moge unfern Glauben vermehren, unfere Soffnung befestigen und und in ber Beiligung volltommen machen. Wenn fie auch fommt, lagt und immer auf Die gnadigen Endzwede bliden, megen welcher fie jugelaffen murden, und allen Fleif anwenden, bag wir nicht "ben Rath Gottes gegen uns gu nichte machen." Lagt und ernstlich mit 3hm gusammenwirfen, burch die Onate, Die Er und beständig giebt, "und ju reinigen von aller Befledung bes Fleisches und bes Beiftes." und täglich machfen in ber Gnabe unfere Beren Jefus Chriftus, bis wir aufgenommen werden in fein ewiges Reich. Umen.

### Einundzwanzigste Predigt.

# Der Geist der wahren christlichen Ginigkeit und Toleranz.

"And ba er von bannen zog, fand er Jonadab, ben Sohn Rechabs, ber ihm begegnete und grüßete ibn, und fprach zu ihm, ist bein herz richtig, wie mein herz mit beinem herzen? Jonadab sprach: Ja. If es also, so gieb mir beine hand." 2. Kon. 10, 15.

Das fönigliche Gebot: "Du follst beinen Nächsten lieben wie bich selbst," wird auch von benen hochgepriesen, welche es selbst nicht befolgen, und zwar nicht nach ber elenden Auslegung, die von Zeloten alter Zeiten davon gemacht wurde: "Du sollst beinen Nächsten," beine Berwandten, Bekannten und Freunde lieben, "und beinen Feind hassen;" nicht so sagt unser herr, sondern: "Liebet eure Feinde; segnet die euch sluchen; thut wohl denen, die euch hassen; bittet für die, so euch beleidigen und verfolgen, auf daß ihr Kinter send, (und als solche von allen Menschen anerkannt werdet) eures Baters im himmel. Denn Er läßt seine Sonne aufgehen über die

Bofen und über bie Guten, und läßt regnen über Gerechte

und Ungerechte.

Doch find wir ohne Zweifel eine besondere Liebe benen fouldig, Die Gott lieben. David fagt: "Fur Die Beiligen, fo auf Erden find, und fur bie herrlichen, an benen habe ich alles mein Befallen." Ein Groferer ale er fagt: "Ein neu Bebot gebe ich euch, baf ihr euch unter einander liebet, wie ich euch geliebet habe, auf bag auch ihr einander lieb habet. Dabei wird Jedermann ertennen, daß ihr meine Junger fend, fo ihr Liebe unter einander habet," Joh. 13, 34. 35. Diefes ift Die Liebe, von melder ber Apostel Johannes fo oft und fo ftark fpricht: "Das ift bie Botschaft, Die ihr gehöret habt vom Unfang, bag wir und unter einander lieben follen," 1. Joh. 3, 11. "Daran haben mir ertannt bie Liebe, daß er fein Leben für und gelaffen bat, und mir follen auch bas Leben, (wenn Die Liebe es fordert) fur Die Bruter laffen," B. 16. und mieber : "Ihr Lieben, laffet und unter einander lieb haben, benn Die Liebe ift von Gott, - wer nicht lieb hat, ber fennet Gott nicht, denn Gott ift Die Liebe," 4. Kap. 7. S. "Nicht, daß wir Gott geliebet haben, fondern, bag Er uns geliebet hat, und gefandt feinen Gobn gur Berfohnung für unfere Gunben. Ihr Lieben, hat und Gott alfo geliebet, fo follen wir und auch unter einander lieben." B. 10. 11.

Alle Menschen beißen dies gut; aber üben es alle Menschen aus? Die tägliche Ersahrung zeigt das Gegentheil. Wo sind sogar die Christen, welche "einander so lieben, wie Er uns geboten hat?" Wie viele Hindernisse liegen in dem Wege! Die zwei großen, allgemeinen hindernisse sind erstens, daß sie nicht alle gleich denken; und folglich zweitens, daß sie nicht auf gleiche Weise handeln können, sondern in verschiesnen Nebensachen in ihrer handlungsweise von einander ab-

weichen muffen.

Aber obschon eine Verschiedenheit in unsern religiösen Anssichten oder in der Art der Gottesverehrung eine gänzliche Vereinigung verhindern mag, ist es denn nothwendig, daß es unsere Vereinigung in der Liebe verhindere? Rönnen wir nicht eines Herzens sehn, obschon wir nicht einer Meinung sind? Dhue Zweisel können sich alle Kinder Gottes, ungeachtet ihres Unterschiedes in Nebensachen, in der Liebe und in guten Werten vereinigen und einander beförderlich sehn. In dieser Rücksicht ist selbst das Beispiel Jehn's, dessen Charafter sonst nicht untadelhaft war, wohl werth, sowohl der

Beachtung als Nachahmung von jedem ernien Chriften. "Und ba er von tannen jog, fand er Jonadab, ben Gohn Rechabs, ber ihm begegnete, und grußte ihn und fprach gu ihm : 3ft bein Berg richtig, wie mein Berg mit beinen Bergen? Jonatab sprach: 3a. Ift es also, so gieb mir beine hand!"

Der Text theilt fich naturlich in zwei Theile. Wir be-

trachten :

I. Die von Jehu an Jonatab gemachte Frage: "Ift bein Bergrichtig, wie mein Berg mit Deinem Ber-

Behu machte feine Nachfrage nach Jonababe Meinungen, obichon derfelbe gang besondere, ibm eigentbumliche Meinungen begte, auf weiche er eine fo große Bibtigfeit legte, baff er fie feinen Rindestindern bis zu ihren fpateften Nachkommen anempfahl; Diefes ift erwiesen burch bas, was Jeremias viele Jahre nach feinem Tobe berichtet: "Da rahm ich Jefaniam fammt feinen Brudern und Das gange Saus ber Rechabiter, - und feste ihnen Beder voll Wein unt Schalen vor, und iprach ju ihnen : Erintet Wein. Gie aber antworteten : Wir trinten nicht Bein; tenn unser Bater, ber Cohn Rechabs bat und gehoten und gefagt : 3hr und eure Rinder follt feinen Wein trinten, und fein Saus bauen, feinen Camen faen, feinen Weinberg pflangen noch haben, fontern follt in Sutten wohnen cuer Leben lang. - Alfo gehorchen wir ber Stimme unfere Batere Jonatab," Jer. 35, 3. -8.

Und doch bekummert sich Jehn (obschon es scheint, es sen feine Weise gewesen, sowohl weltliche als religiose Dinge "unfinnig zu treiben") sich ganz und gar nicht darum, sonbern läßt bem Jonadab feine eigene Unfichten; feiner von ihnen beunrubigt ben andern im Beringften in Betreff ber

Meinungen, welche fie begen.

Es ift nicht anders zu erwarten, als bag viele gute Menfchen ihre besondern Meinungen hegen; und einige berfelben mogen fo fest baran hangen als Jonadab; fo lange unfer Biffen ftudweise ift, so werden nie alle Menschen gleicher Deinung in Allem fenn. Es ift eine unvermeidliche Folge ber gegenwärtigen Schwäche und Beschränktheit des menschlichen Berftanbes, bag verschiedene Menschen verschiedener Meinung fowohl über religiofe als gewöhnliche Wegenstände find. Go ift es von Anfang ber Belt an gewesen, und wird so bleiben "bis zur Wiederherstellung aller Dinge."

Gerner: Obicon Jedermann glaubt, bag eine befondere

Meinung, tie er gerate ausspricht, wahr ift, fo fann boch niemand verfichert fenn, bag alle feine eigenen Meinungen qufammengenommen mahr fegen. Bielmehr ift jeter nachdentenbe Menich vom Gegensat versichert, benn in vielen Dingen unwiffend zu fenn, und fich in einigen auch zu irren, ift allen Menichen gemein. Co find wir und im Allgemeinen mobl bewußt, bag wir und irren tonnen, obgleich wir es nicht miffen, in welchem besondern Puntte wir irrig find. Bielleicht fonnen wir es auch nicht miffen, benn wer fann fagen, wie weit unsere unvermeibliche Unwiffenheit geben mag? Der (was bas Bleiche ift) unfere unüberwindlichen Borurtheile? - welche oft unfern Gemuthern von der garteften Jugend auf fo eingeprägt find, bag es bernach unmoglich ift, bas auszureigen, mas fo tiefe Wurgeln gefagt bat. Und wer fann fagen, außer er tenne jeden bamit verbundenen Umftand, wie weit irgend ein Brrthum ftrafbar ift? Denn bei jedem ftrafbaren Grethum muß unjer Willen als mitwirkend gedacht merben, welches blos Der beurtheilen tann, ber Die Bergen erforschet. Jeder billige Mann wird baber Andern Die gleiche Freiheit, zu benfen, erlauben, welche er fur fich felbit in Unfpruch nimmt; er wird ebenjo wenig barauf besteben, bag fie feine Meinungen annehmen follten, ale er municht, bag von ibm gefordert werde, er foll die ihrigen annehmen. Er verträgt fich beshalb mit demjenigen, welcher von ihm abweicht, und macht an ben, mit welchem er fich in Liebe zu vereinigen wünscht, Die einzige Frage: "Ift bein Berg richtig, wie mein Berg mit beinem Bergen ?"

Bir tönnen zweitens bemerken, daß keine Frage gemacht wurde in Betreff der Art von Jonadabs Gottesverehrung, obsidon es höchst wahrscheinlich ist, daß in dieser Rückstein sehr großer Unterschied zwischen ihnen stattsand, denn wir haben anzunehmen, daß Jonadab und alle seine Nachkommen, Gott zu Jerusalem anbeteten, welches Jehn nicht that; er nahm mehr Rücksicht auf Staatspolitik als Neligion. Daber, ob er wohl die Diener Baals erschlug, und Baal in Israel ausrottete, so ließ er doch nicht "von den Sünden Jerobeams, den goldenen Kälbern zu Bethel und zu Dan," 2. Kön. 10, 29.

Aber auch unter Menschen, welchen es barum zu thun ist, "ein unverlettes Gewissen zu haben," kann es nicht anders sen, als daß, so lange sie verschiedener Meinung find, sie auch auf verschiedene Beise Gott anbeten werden, da eine Berschiedenheit ber Ansichten nothwendig eine Berschiedenheit der

Danblungsweise nach sich zieht. Und da zu allen Zeiten die Menschen in nichts mehr von einander verschieden waren, als in ihren Meinungen hinsichtlich des höchsten Wesens, so sind sie auch in Nichts mehr von einander abgewichen, als in der Art, dasselbe zu verebren. Dies ist nicht zum Verwundern in Betreff der beidnischen Welt; aber ist es nicht sonderbar, daß sogar die Christen, obgleich sie in der Hauptsache übereinstimmen: "Gott ist ein Geist, und die Ihn anbeten, die müssen Ihn im Geist und in der Wahrheit anbeten," in den besondern Arten, Gott zu verehren, beinahe so verschieden sind, als die Heiden?

Wienand fann für einer solchen Verschiedenartigkeit wählen? Niemand fann für einen Undern mahlen oder ihm vorschreiben, sondern jeder muß den Vorschriften seines eigenen Gewissens in Einfalt und göttlicher Lauterkeit solgen. Er muß völlig überzeugt seyn in seinem eigenen Herzen und dann nach dem besten Licht, das er hat, handeln. Noch hat irgend ein Weschöpf die Vollmacht, einen Undern zurückzuhalten, nach seiner eigenen Regel zu wandeln. Gott hat keinem Menschen das Recht gegeben, eine Derrsch aft über die Gewissen seiner Brüder zu führen, sondern jeder muß für sich selbst urtheilen, da Jedermann für sich selbst Gott Rechenschaft geben

muß.

Dbicon jeder Nachfolger Chrifti burch fein Bekenntnig verpflichtet ift, ein Gilied von einer ober ber andern Gemeinschaft oder Rirche, wie man sie gewöhnlich nennt, zu fenn, (weldes eine besondere Urt, Gott anzubeten ober zu verchren, in fich folieft), fo fann boch Reiner burch irgend eine Wemalt auf Erten, außer burch fein eigenes Bemiffen, verpflichtet werden, Diese oder jene Gemeinschaft, Diese oder jene Urt ber Gottesverehrung einer andern vorzugiehen. Ich weiß wohl, man behauptet gewöhnlich, bag ber Drt ber Weburt bie Rirche boftimmt, ju ber wir gehoren follten, bag g. B. wer in England geboren murde, ein Glied ber Rirche von England fenn follte; und folglich Gott auf Die besondere Weise verehren muffe, welche von ber Staatstirche vorgeschrieben ift. 3ch war felbit einmal ein eifriger Unbanger Diefer Meinung; aber ich finde viele Grunde, in Diefem Gifer nachzulaffen. Es geigen fich babei Schwierigfeiten, über welche ein vernünftiger Mann nicht wohl tommen tann; nicht die geringfte bavon ift, daß, wenn diefe Regel gelten follte, teine Reformation vom Davitthum hatte ftattfinden konnen, ba es bas Recht bes

Privat-Urtheils ganglich aufhebt, auf welchem bie Reforma-

tion fteht.

3d barf mir baber nicht anmagen, meine Art ber Gotteeverebrung Undern aufzudringen; ich halte fie fur acht apolijd, aber mein Glaube ift teine Regel fur einen Undern. 3d frage baber ben, mit welchem ich mich in Liebe vereinigen wollte, nicht, bift ba von meiner Rirche ? von meiner Gemeinfchaft? Saft bu bie gleiche form bes Rirchenregiments, und Die gleichen Rirchenbeamten, wie ich? Bereinigft bu bich in ber gleichen Form des Webets, in ber ich Gott anbete? 3ch frage auch nicht barnach, ob bu bas Abendmabl in ber gleichen Stellung und auf Die gleiche Urt, wie ich empfangest, ob bu in der Bermaltung ber Taufe mit mir übereinstimmft; oder in dem Alter berer, benen fie ertheilt wird? Dein, ich frage Dich nicht (fo flar ich mir felbit barüber fenn mag), ob bu die Taufe oder das Abendmahl überhaupt jugiebst. Lag alle diese Dinge nebenanfteben, wir wollen, wenn es nothig ift, bavon bei einer andern Welegenheit reden ; meine einzige Frage ift Diese: "ift bein Berg richtig, wie mein Berg mit beinem Bergen ?"

Aber was ist eigentlich in ber Frage enthalten? Ich meine nicht, was Jehn barunter verstand, sondern was ein Nachfolger Christi babei verstehen sollte, wenn er sie an irgend einen

feiner Bruder richtet.

Das Erfte, mas fie enthält, ift: Ift bein Berg richtig mit Gott? Glaubst du an sein Wesen, und seine Bolltommenbeiten? Geine Emigfeit, Unendlichkeit, Beisheit, Dacht; feine Gerechtigkeit, Onate und Wahrheit? Glaubst bu, bag Er nun "trägt alle Dinge mit feinem fraftigen Bort ?" Und daß Er auch das Ailertleinste, fogar das Allerschädlichste gu feiner eigenen Chre und jum Beften berer, Die 3hn lieben, regiert? Saft bu einen göttlichen Beweis, eine übernatürliche Ueberzeugung von ben Dingen Gottes? Wandelst bu im Glauben, nicht im Schauen? Siehest bu nicht auf zeitliche, fondern ewige Dinge? Glaubest du an ben Beren Befus Chriftus, "Gott über Alles, gelobet in Emigfeit ?" Ift Er geoffenbart in beiner Scele? Rennst bu Jesus Chriftus ben Gefreuzigten? Wohnt Er in dir und bu in Ihm? Sat Er burch ben Glauben eine Gestalt in beinem Bergen gewonnen? Saft du durchaus auf beine eigenen Werte, beine eigene Gerechtigfeit verzichtet und bich ber Gerechtigfeit Gottes unterworfen, die kommt aus dem Glauben an Jesus Chriftus? Bift bu "in Ihm erfunden?" "Rämpfest du den guten Rampf

burch Ihr., und ergreifst du bas ewige Leben ?"

Ift dein Glaube thätig in der Liebe? Liebest du Gott, ich sage nicht "über Alles;" denn das ist sowohl ein schristwidriger, als zweidentiger Ausdruck; sondern "von ganzem Herzen, ganzem Gemüth, ganzer Seele und allen Kräften?" Suchest du deine Glückseigfeit in Ihm allein? Und sindest du, was du suchest? "Erhebet deine Seele beständig den herrn, und freuet sich bein Geist Gottes beines heilandes?"

Haft tu gelernt, "in allen Dingen Dank zu sagen?" Ift Gott bas Centrum beiner Seele? Die Summe aller beiner Wünsche? Legest du besbalb Schätze im himmel auf und achtest alle andern Dinge für Koth und Unrath? hat die Liebe Gottes die Liebe zur Welt aus beiner Seele getrieben? Bist du "ber Welt gefreuziget," todt für alles das Unten ist; und ist

"bein Leben verborgen mit Chrifto in Gott ?"

It es tein Geschäft, nicht beinen eigenen Willen zu thun, sondern den Willen Dessen, der dich in diese Welt sandte, einige wenige Tage in einem fremden Lande zuzubringen, bis du das Wert vollbracht hast, das Er dir zu thun ausgetragen und du wieder in deines Vaters haus zurücktehren darst? Ift es deine Speise, den Willen deines Baters zu thun, der im himmel ist? Ift dein Auge einfältig in allen Dingen? Immer auf Ihn gerichtet? Blickt es immer auf Jesus? Weist alles, was du thust, immer auf Ihn hin? Strehst du in all' deinem Thun und Treiben nach der Chre Gottes? "Ihnst du Alles mit Worten und mit Werfen, in dem Namen des Herrn Jesu, und dankest Gotte und dem Bater durch Ihn?"

Treibt bich die Liebe Gottes, Ihm mit Turcht zu bienen,
— bich seiner mit Ebrfurcht zu erfreuen? Fürchtest du dich
mehr, Gott zu mißsallen, als vor Tod und Hölle? Ist dir
nichts so schrecklich, als der Gedante, Ihn zu beleidigen? Hafsest du aus diesem Grunde alle bösen Wege, jede Uebertretung
seines heiligen und vollkommenen Gesetzes; übest du bich, zu
baben ein unverletzes Gewissen allenthalben gegen Gott und

Menschen ?"

In dein her; richtig gegen beinen Nach fien? Liebst du alle Menschen ohne Ausnahme wie dich selbst? "So ihr liebet, die euch lieben, was Dants habt ihr davon?" "Liebest du deine Veinte?" Ift deine Seele voll guten Willens, zärtlicher Liebe gegen sie? Liebest du sogar die undankbaren, unheiligen Feinde Gottes? Bemitleidest du sie von herzen? Segnest du die

welche dir fluchen ? Beteft du für diejenigen, bie bich haffen

und verfolgen ?

Zeigst du beine Liebe durch beine Werke? Nachdem du Zeit und Gelegenheit haft, thust du wirklich "allen Menschen Gutes," den Nachbarn und den Fremden, Freunden oder Feinben, Guten oder Bösen? Thust du ihnen alles tas Gute, das du tannst, indem du suchest allen ihren Bedürsnissen abzuhelsen, indem du ihnen, so viel in deinen Kräften ist, nach Leib und Seele beistehst? — Wenn du so gesinnt bist, mag jeder Christ sagen, ja wenn du nur aufrichtig verlangend darnach bist, und anstrebest, bis du es erreichest, dann "ist dein herz

richtig, wie mein Berg mit beinem Bergen."

II. "Ift es also, so gieb mir beine hand." Ich meine nicht: "Sep meiner Meinung." Dieß ist nicht nöthig: ich verlange dieses nicht. Ich meine auch nicht: "Ich will beiner Meinung seyn." Ich kann nicht; es hängt nicht von meiner Bahl ab; ich kann ebenso wenig denken, wie ich will, als ich nach meiner Willtühr sehen und hören kann. Behalte beine Meinungen, ich behalte die meinen; und zwar so sest, als immer. Du hast nicht nöthig, herüber zu mir zu kommen oder mich zu dir hinüber zu bringen. Ich wünsche nicht mit dir über diese Punkte ein Wort zu verlieren. Laß alle Mei-

nungen bei Geite und gieb mir nur beine Sand.

Ich meine auch nicht: "Nehme meine Urt ber Gottesverehrung an, oder ich will beine annehmen." Diefes ift eine Sache, welche nicht von beiner ober meiner Wahl abbangt. Wir muffen Beide handeln, wie jeder in feinem eigenen Bemiffen volltommen überzeugt ift. Salte bas feft, mas bu glaubft, ce fen Gott am moblgefälligften und ich werde bas Gleiche thun. Ich glaube, Die bischöfliche Form bes Rirchenregiments fen fchriftgemäß und apostolisch. Benn bu die ber Presbyterianer oder Independenten für beffer haltit, glaube immer fo, und handle bemgemäß. Ich glaube, die Kinder follten getauft merben; und es mag geschehen burch Untertauchen ober Besprengen. Wenn du anderer Meinung bift, fen immer fo und folge Deiner eigenen Heberzeugung. Ich halte Gebets-Formulare gum Gebrauch im öffentlichen Gottesbienft, besonders in großen Gemeinden, für schidlich. Saltft du Gebete aus bem Bergen unter allen Umftanden für nüplicher, fo handle nach beinom eigenen Urtheil. Meine Ueberzeugung ift, bag ich mit Baffer taufen, und bag ich ben Tod meines herrn verfundigen foll im Genug bes Brobes und Beines, boch wenn bu nicht von biesem überzeugt bift, so bandle nach bem Lichte, bas bu bait; ich habe feine Luit, auch nur einen Augenblid mit bir ju ftreiten. Lag uns alle tiefe geringern Punfte bei Geite legen. "Wenn bein Berg ift, wie mein Berg," wenn bu Gott liebest und alle Menfchen, fo fage ich: "gieb mir beine Sand."

3d meine bamit !) liebe mid, und gwar nicht nur, wie bu alle Menschen liebest, nicht nur wie bu beine Feinde ober Die Feinde Gottes liebest;" nicht nur als einen Fremden, als einen, von welchem bu meter Gutes noch Bofes weißt; - ich bin nicht mit Diesem gufrieden, - nein; "wenn bein Berg richtig ift, als wie mein Berg mit beinem Bergen," bann liebe mich mit einer garten Liebe, ale einen Freund, ale einen Bru-Der in Chrifto, einen Mitburger Neu-Jerufaleme, einen Mitftreiter in dem gleichen Rampfe, unter bem gleichen Bergog unferer Geligfeit. Liebe mich als beinen Mittnecht am Reich und ber Gebuld Jefu, und als einen Miterben feiner Berrlichkeit.

Liebe mich mit ber Liebe, Die langmuthig, freundlich und gebuldig ift; wenn ich unwiffend ober aus bem Wege gerathen bin, fo hilf mir meine Laft tragen, vermehre fie nicht. Liebe mich mit einer Liebe, Die mich nicht beneidet, wenn es gu irgend einer Beit Gott gefallen follte, mir in feinem Werfe mehr Gedeihen ju geben, als wie bir. Liebe mich mit ber Liebe, Die weder burch meine Thorheiten ober Schwachheiten gereigt wird; ja sogar auch wenn mein Sandeln (wenn es dir oftmals fo scheinen follte) nicht nach dem Willen Gottes mare. Liebe mich fo, daß du nichts lebles von mir benteft. und alle Gifersucht und bofen Berbacht hinmeg thuft. Liebe mich mit der Liebe, die Alles bededet, immer willig ift. bas Beste zu glauben und bie beste Auslegung von allen meinen Worten und Sandlungen macht; Die von Allem bas Befte bofft; entweter, bag bie ergablte Cache gar nicht, ober nicht unter ten Umftanden gethan murte, wie man ergablte, ober wenigstens, bag es mit einer guten Absicht gefchab, ober burch ben plöglichen Ueberfall einer mächtigen Berfuchung. hoffe bis and Ende, baf Alles, was nicht recht ift. recht aemacht und bas Mangelnte ersett werben wird burch den Reichthum ber Gnade Gottes in Christo Jefu.

Ich meine, 2) empfehle mich Gott an in allen beinen Gebeten und ringe mit 3hm meinethalben, baf Er, mas Er Unrechtes an mir fieht, bald recht machen und mas mir mangelt, verleiben moge. Wenn bu einen recht naben Butritt gum Throne ber Gnade baft, bitte Ihn, bag mein Berg moge mehr wie bein Berg fenn, richtiger sowohl gegen Gott als Menschen, baß ich möge eine volltommnere Ueberzeugung von den unsichtbaren Dingen erhalten und einen ftarfern Eindruck von der Liebe Gottes in Christo Jeju, und fester wandeln im Glauben und ernstlicher senn im Ergreisen des ewigen Lebens. Bitte, daß die Liebe Gottes und der Menschen reichlicher in mein herz ausgegossen werde, und daß ich möge eifriger und thätiger werden, den Willen meines Baters im himmel zu thun; eifriger in guten Werfen und sorgfältiger, allen Schein des Börtiger in guten Werfen und sorgfältiger, allen Schein des Bö-

fen zu vermeiben.

3) Meine ich: Reize mich zur Liebe und zu guten Werfen; unterstütze bein Gebet, indem du, wo sich die Gelegenheit darbietet, mir lieberoll sagst, wodurch du glaubst, meiner Geele Gesundheit befördern zu können. Ermuntere mich in dem Wert, das Gott mir zu thun aufgetragen hat, und unterrichte mich, wie ich es vollkommener thun kann. Ja "schlage mich freundlich und tadle mich," wenn es dir scheint, daß ich mehr nach meinem Willen, als nach dem Willen Gottes handle. Nede, und unterlasse nichts, wovon du dentst, daß es entweder meine Fehler verbessern, mich in meiner Schwachheit stärken, mich in der Liebe ausbauen oder auf irgend eine Weise geschickter zum Dienste meines Meisters machen könnte.

Julest meine ich: liebe mich nicht blos mit Worten, sonbern in der That und Wahrheit. So weit es dein Gewissen erlaubt, (indem du deine eigene Meinung und deine eigene Art der Gottesverchrung beibehaltest), vereinige dich mit mir in dem Werfe Gottes, und laß uns hand in hand gehen. Rede ehrerbietig, wo du auch bist, von dem Werfe Gottes, durch wen Er auch wirft, und gütig von den Werfzeugen, die Er gebraucht, und wenn es in deiner Macht steht, habe nicht nur ein herzliches Mitgesühl mit ihnen, wenn sie in Schwierigkeiten und Noth sind, sondern leiste ihnen auch thätigen Bei-

ftand, daß fie Gott beinethalben preisen mögen.

Zwei Puntte sollten beobachtet werden in Bezug auf das, was ich zulet erwähnt habe; das Eine ist: das was ich als Liebe, Dienst der Liebe, geistlichen und leiblichen Beistand von dem anspreche, dessen herz richtig, wie mein herz mit seinem Herzen ist, das Gleiche bin ich bereit durch die Gnade Gottes nach meinem Maße ihm zu leisten; das Andere ist, daß ich diesen Anspruch nicht für mich allein mache, sondern für alle diesienigen, deren herzen richtig sind gegen Gott und Menschen, daß wir und alle einander lieben, wie Christus und gesiebet hat.

III. Aus dem Gefagten können wir 1) lernen, worin tie wahre Einigkeit der Christen besteht oder was die wahre Toleranz ist. Es giebt schwerlich irgend einen Ausdruck, welcher ärger mißverstanden und gesährlicher mißbraucht worden ist, als dieser. Wahre Toleranz ist nicht spetulative Freigeisterei. Es ist nicht Gleichgültigkeit gegen alle Glaubenslehren. Dieses ist eine Ausgeburt der Holle, nicht ein Erzeugnis bes himmels.

Gin bin- und Berichmanten in ber Lebre, ein "bin und ber getrieben werden von jedem Wind ter Lebre," ift ein gro-Ber Fluch, nicht ein Gegen; ein unversöhnlicher Feind, nicht ein Freund ter mabren driftlichen Giniafeit. Der mabre Chrift bat feine Religion nicht erft gu fuchen; er ift fest und flar in seinem Urtheil binfichtlich der Grundlebren Des Chriftenthums. Wohl ift er immer bereit ju boren und gu erwägen, was gegen feine Grundfage gejagt werden mag ; aber Da Diefes teineswegs eine Unentidleffenbeit seines Bemutbes in fich schließt, fo verurfacht es auch feine. Er schwantt nicht zwischen zwei Meinungen, noch sucht er fie miteinander zu vermengen. Merket euch tiefes, tie ihr nicht wiffet, weffen Beiftes ibr fent; Die ibr euch liberale und tolerante Chriften nennt, blos weil eure Begriffe verworren fint und euer Bemuth gang vertuftert ift; weil ibr feine feften, bestäntigen Brundfate habt, fondern alle Meinungen unter einander werfet. Sept überzeugt, bag ihr ben Weg gang verfehlt habt. und nicht wiffet, wo ihr fend. Ihr glaubet, daß ihr den mahren Beift Chrifti habet, mahrend ihr bem Beifte bes Untidrifts viel naber fepb.

Wir lernen, 2) daß christliche Toleranz keine praktische Freigeisterei ist. Es ist nicht Gleichgültigkeit gegen den öffentlichen Gottesdienst, denn tieses wäre gleichfalls ein Fluch und
kein Segen. Es würde nicht dazu dienen, sondern ein undeschreibliches hinderniß sehn, Gott im Geist und in der Wahrheit anzubeten. Der wahre Christ, indem er alle Dinge auf
der Wage des Heiligthums abzewogen, hat keinen Zweisel,
noch Bedenklichkeit, in Betrest versondern Art des Gottesdienstes, dem er sich anschließt. Er ist überzeugt daß seine Art von Gottesverehrung sowohl schriftzemäß, als vernünstig
ist. Deshalb hält er, ohne hieher und daher zu wanken, sest
daran, und dankt Gott für die Gelegenheit, es thun zu
können.

Wir tonnen 3) fernen, daß mahre Tolerang nicht Gleich-

gultigfeit gegen firchliche Gemeinschaften in fich folicft. Diefes ift eine andere Urt von Freigeisterei, nicht weniger abgefcmadt und fdriftwitrig, als tie vorhergehenten. Der mabre Chrift hangt fomobl feiner Gemeinde ale feinen Grundfagen an; er ift mit ber Bemeinschaft feiner 2Bahl nicht nur im Beifte, fondern auch durch alle augeren Bande driftlicher Bruberschaft verbunden. In Berbindung mit ihr nimmt er Theil an allen von Gott verordneten Gnadenmitteln, empfängt bas Abendmahl bes herrn, icuttet feine Seele in öffentlichem Gebet aus und vereint fich in öffentlicher Lob- und Dantjagung. In ihr erfreut er fich, das Wort der Berfohnung und bas Evangelium von ber Gnabe ju boren, und mit Diefen feinen nahesten und geliebteften Brudern fucht er Gott bei feierlichen Belegenheiten burch Faften. Ueber biefe besonders macht er in Liebe, wie fie über feine Geele, warnend, ermahnend, troftend, tabelnd, auf jebe Weise einander im Glauben aufbauend. Dieje betrachtet er ale feine eigene Saushaltung, und daber forgt er, nach ter Fabigfeit, Die Gott ihm gegeben hat, für fie und trägt Gorge, bag fie Alles haben, mas nothia ift jum Leben und Gottfeligfeit.

Aber mahrend er fest gegründet ist in seinen religiösen Grundsätzen, in dem, was er glaubt, daß es die Wahrheit in Jesus sey, während er sich sest an den Gottesdienst halt, den er gewissenhaft sur den besten halt, und während er durch die zartesten und innigsten Bande mit einer besondern Gemeinde vereinigt ist, — so ist sein herz weit gegen alle Mensichen, ob er sie personlich tennt oder nicht, er umfaßt mit starter, herzlicher Liebe Nachbarn und Fremde, Freunde und Keinde. Darin besteht die wahre Einigseit und Toleranz

ber Christen.

Der, welcher sie besitzt, giebt auf die oben beschriebene Weise seine Hand Jedem, dessen herz richtig ist mit seinem Herzen. Er weiß alle die Bortheile, welche er genießt, zu schäten und preiset Gott für die Segnungen, die ihm zu Theil geworden sind in der Erkenntniß der Dinge Gottes, in der wahren schriftgemäßen Gottesverehrung und über Alles in seiner Bereinigung mit einer Gemeine, die Gott fürchtet und Gerechtigkeit wirket. Er sucht auch diese Segnungen mit der strengken Sorgfalt zu bewahren, liebet aber zu gleicher Zeit als Freunde, als Brüder im Herrn, als Glieder Christi und Kinder Gottes, als vereinte Theilnehmer des gegenwärtigen Reiches Gottes und Niterhen seines ewigen Reiches — Alle,

von welcher Meinung, Gottestienft ober Gemeine fie auch fenn, mogen, welche an ben herrn Jefus Chriftus glauben, welche Gott und Menfchen lieben, welchen es Freude macht, Gott gut gefallen, und Die fich fürchten, 3bn gu beleidigen. Alle Diefe find feinem Bergen nabe und theuer, er bort nicht auf, fie Gott im Gebet anquempfehlen, fowohl als ihre Cache vor Menfchen ju vertbeidigen ; er fpricht freundlich mit ibnen, und bemubt fich auf alle Beife ihre Sande in Gott ju ffarten. Er fieht ihnen in allen Dingen geiftlich und weltlich nach allen feinen Rraften bei, und ift bereit, fich fur fie aufzuopfern, ja fein Leben um ihretwillen bargulegen.

Du, o Mann Gottes, bente nach über biefe Dinge! und wenn bu bereits auf biefem Wege bift, fabre fort. Wenn bu aber bieber den Pfad verfehlt haft, bante Gott, ber bich jurudgebracht bat! und laufe nun in bem Pfat, ber bir verordnet ift, in bem foniglichen Wege ber allgemeinen Liebe. Trage Corge, bag bu nicht in beinem Urtheil manfend werbeft ober in beinem Mitgefühl nachlaffest, fondern gleichen Schritt halteft, gegrundet in tem Blauben, ber einft ten Beiligen überliefert worden und befestigt in der Liebe, in mabrer, allgemeiner Liebe, bis bu auf emig in Liebe aufgelost bift. Umen.

### 3weinndzwanzigste Predigt.

#### Heber den Gifer.

"Gifern ift gut, wenn es immerbar um bas Bute gefchiebt." Gal. 4, 18.

Dies ift ein Wegenstand von großer Wichtigfeit in ber Religion. Denn obne Gifer ift es unmöglich, entweder für fich felbit einen rechten Fortichritt in ber Religion gu machen, ober unferm Nachften fowohl in zeitlichen oder geiftlichen Dingen beträchtliche Dienfte ju leiften.

Und Doch hat nichts der Religion weniger Dienste geleiftet oder mehr Unbeil unter ter Menschheit angerichtet, als gewiffe Arten von Gifer, welche in verschierenen Beitaltern berrichend maren unter beidnischen, mohamedanischen und drift. lichen Rationen. Ja man fann in Bahrheit fagen : Bahrent Stolg, Sabfucht, Ehrgeig, Rache ibre Taufente erichlagen haben, hat ein gewiffer, falfcher Religionseifer feine Behn-

tausende erschlagen.

Schredliche Falle ber Art fanben in allen Zeiten unter ben gebildetften beidnifchen Rationen ftatt. Mus Diefer Quelle entsprangen die unmenschlichen Berfolgungen ber erfeen Chriften, und in fpatern Beiten Die ebenfo unmenschlichen Berfolgungen ber Protestanten burch Die romifche Rirche. Ge war Religionseifer, mas die Feuer in unserer Ration mabrend ber Regierung ber blutigen Ronigin Maria angundete. Es mar Religionseifer, ber bald bernach fo viele Provingen Granfreiche au einem Blutfelde machte, der fo viele Taufend mehrlofe Proteftanten in tem nie zu vergeffenten Blutbade in Paris morbete, ber bas noch ichredlichere Blutbad in Irland verursachte; besgleichen, fowohl in Betracht ber Bahl ber Gemordeten ale ber entfeglichen Umftande, unter benen biefe Morre verübt wurden, so viel ich weiß, noch nie in ber Belt gesehen murbe.

Bas andere Theile Europas betrifft, so hat ein beutscher Schriftsteller fich bie Mube genommen, von allen Platen authentifche Berichte ju fammeln und fie jufammenguftellen, um eine Berechnung von bem Blut machen ju tonnen, bas feit ber Reformation vergoffen murde, und er fand aus, bag theils burch gerichtliche Berfolgungen, theils burch religioje Rriege im Berlauf von vierzig Jahren, vom Jahr 1520 an gerechnet, über vierzig Millionen Menichen umgetommen find.

Aber ift es benn nicht möglich, ben rechten Gifer vom unrechten zu unterscheiden? Dhue Zweifel ift es möglich, aber es ift schwierig, Da bas menschliche Berg fo betrugerisch ift und feine bofen Leibenschaften fo geschickt zu rechtfertigen weiß. Es giebt fehr wenige Abhandlungen über Diefen Begenftand, wenigstens in englischer Sprache und ich habe bis houte blos eine einzige Predigt darüber gesehen und biefe murbe vor ungefähr einhundert Jahren von Dr. Sprat, damals Bifchof von Rochester, geschrieben, fo daß fie nun außerordentlich felten ist.

Gern mochte ich mein Scherflein bagu beitragen, mit bem Beiftande Gottes, die wichtige Frage jo aufzutlaren, daß gutmeinende Menfchen, Die verlangend find, Gott gu gefallen, wahren driftlichen Gifer von feinen vielfachen Afterarten gu unterscheiden lernen mögen. Und dieses ist gerade jest nothwendiger, als es seit Jahren war. Vor sechzig Jahren sah
man beinabe feinen Religionseiser von irgend einer Art mehr
in unserer Nasion. Die Leute waren ganz gleichgültig und
unbefümmert um die Religion, als wäre sie eine Kleinigteit; aber man kann leicht bemerken, daß in dieser Sinsicht eine beträchtliche Veränderung stattgefunden hat. Biele Tausende, aus allen Ibeilen ver Geelschaft, süblen ein tieses Berlangen, ihre Seelen zu retten, und ich in überzeugt, daß heute mehr religiöser Eiser in England ist, als seit hundert Jahren. Aber ist es ein rechter oder unrechter Eiser? Wahrscheinlich beides. Laßt uns nun sehen, worin der rechte Eiser besteht, damit wir den unrechten vermeiden, und nach dem rechten trachten mögen. Ich will deshalb sragen:

I. Was ist die Natur mahren driftlichen Eifers?

II. Was find Die Eigenschaften beffelben ? und III. Daraus einige praftische Schluffe gieben.

I. Was ift Die Ratur bes Gifere im Allgemeinen, und bes

mahren driftlichen Gifere ine Befondere?

Das Wort in der Ursprache nach seiner ersten Bebeutung bedeutet hiße; eine solde hiße, wie tockendes Wasser. Wenn es bildlich von dem Gemüth gebraucht wird, so bedeutet es jede warme Bewegung oder Aufregung, bisweilen Zorn und Unwillen oder Neid. Ebenso drückt es ein heftiges Verlangen aus. Kurz, wenn irgend eine unserer Leitenschaften von wegen der Religion start bewegt wird, entweder für etwas Gutes oder gegen etwas, welches wir für ein Uebel, für etwas Bises balten, so nennen wir es Religions-Eiser oder religiösen Eiser.

Aber nicht Alles, was man religiösen Eifer nennt, ist murdig tieses Namens; denn es ist nicht eigen lich religiöser oder driftlicher Eifer, wenn er nicht mit Monschenliche vereint ist. "Die Liebe," jagt Bischof Sprat, "soll der Hauptbestandtheil des Eisers seyn." Ich möchte noch weiter gehon und behaupten, daß wahrer Eifer nichts Anderes ist als die Liebe Gottes und unsers Nächten. Denn es ist eine gewisse Wahrheit (obschon wenig in der Welt verstanden), daß das Wesen des christlichen Eisers in nichts Anderem besteht, als in Liebe.

Doch nicht jeder Grad von Gottes- und Nächstenliebe wird Eifer genannt; es mag Liebe da seyn in einem kleineren Grade, wo fein Eifer ift; Eifer ift Liebe in einem bohern Grade, brunftige Liebe. Wahrer chriftlicher Eifer ift

nichts anters als die Flamme ber Liebe, die Natur, bas innerfle Wesen ber Liebe.

II. Daraus folgt, bag bie Eigenschaften ber Liebe auch bie Eigenschaften bes Eifers find. Run ift eine ber Saupteigenschaften der Liebe — Demuth. "Liebe blähet sich nicht auf."

Demzufolge ift Dieses auch eine Eigenschaft bes mahren Eisers; Demuth ift unzertrennlich von ihm. Wie ber Grad bes Eifers, ift auch der Grad ber Demuth: fie muffen mit einsander steigen und fallen. Die gleiche Liebe, welche ben Menschen mit Eifer für Gott erfüllt, macht ihn klein, arm und

ichlecht in feinen eigenen Augen.

Eine andere Eigenschaft der Liebe ist Sanftmuth: folglich ift sie auch eine der Eigenschaften des Eisers; sie lehrt uns fanstmütbig sowohl, als niedrig zu sepn, gleich erhaben über Born und Stolz. Gleich wie Bachs am Fener zerschmelzet, so schmelzen vor dieser heiligen Flamme alle stürmischen Leibenschaften und lassen die Seele unbewegt und rein. Doch eine andere Eigenschaft der Liebe, und folglich auch des Eisers, ist unermüdete Gebuld: denn "Liebe duldet Alles." Sie bewaffnet die Seele mit gänzlicher Ergebung in alle Schickungen der göttlichen Vorsehung und lehrt uns, bei sedem Ereigniß zu sagen: "Es ist der Herr, Er thue, was Ihm wohlgefällt;" sie macht uns fähig, in jeder Lage zusrieden und über Nichts unzusrieden zu seyn; über Nichts zu murren, sondern "Dank zu sagen in allen Dingen."

Es giebt noch eine vierte Eigenschaft bes christlichen Eifers, welche verdient, noch besonders betrachtet zu werden; dieses ersehen wir aus den Worten des Apostels, wenn wir sie etwas genauer nach der Ursprache übersehen: "In be ständigem Eifer zu senn, ist gut, wenn es geschieht um das Gute," als dem eigentlichen Gegenstand des Eifers. Aber was ist gut vor Gottes Augen? Ja was ist Gott am wohlgefälligsten?

Dieses ist außerordentlich wenig beachtet, und baber wenig verstanden. Ich habe blos eine Abhandlung darüber gesehen, aus welcher ich einen kleinen Auszug anführen will.

"Bei einem wahren Gläubigen sitt die Liebe auf dem Thron, welcher im Junersten der Seele errichtet ist: nämlich die Liebe Gottes und der Menschen, welche das ganze herz erfüllt, und ohne einen Nebenbubler daselhst herrscht. In einem Kreise rings um den Ihron sind alle heiligen Gemuthstimmungen: Langmuth, Sanstmuth, Demuth, Treue, Mäßig-

feit und was fonft "in tem Gefinntseyn, wie Jefus auch war,"

mit inbegriffen fenn mag.

"In einem äußern Kreise sind die Werke der Barmherzigkeit. Durch diese üben wir uns in allen heiligen Gemüthsstimmungen, durch diese bilden wir sie aus, sie sind wirkliche Gnadenmittel, obsehon sie nicht diesen Namen tragen. Nächst zu diesen sind, was man gewöhnlich Werke der Frömmigkeit oder den Gebrauch der Gnadenmittel neunt: Lesen und hören des Wortes Gottes, öffentliches, Familien- und Privat-Gebet, Genuß des beil. Abendmahls, Fasten oder Enthaltung. Und damit seine Nachsolger einander zur Liebe, zu heiliger Gesinnung und zu guten Werken reizen mögen, hat unser herr sie zusammen vereinigt in einen Körper, die Kirche, welche über die ganze Erde verbreitet ist und von welcher wir ein schwaches Abbild in jeder besondern christlichen Gemeinde haben."

Dieses ift bie Religion, welche unser herr auf Erren gegründet hat, seit ber Ausgießung bes beiligen Geistes am Pfingstage, es ift das ganze harmonische System bes Christenthums, und die verschiedenen Theile besselben erheben sich einer über den andern, vom niedrigsten Punkte, der Bereinigung mit der Kirche, dis zu dem höchsten, der Liebe, die im Berzen thront, und baran ist der vergleichungsweise Werthvon sedem Zweig der Religion leicht zu erkennen. Daraus sernen wir die fünste Eigenschaft des rechten Eisers kennen, daß er immer im rechten Berhältniß zu dem Grade des Guten, das er bezwedt, ausgeübt wird.

Bum Beispiel: Jeder Christ sollte ohne Zweisel eifrig für die allgemeine Kirche seyn, indem er beständig für sie betet, absonderlich aber für die besondere Kirche oder Gemeinde, von der er ein Glied ist. Für diese sollte er mit Gott ringen im Gebet; mittlerweile aber alle in seiner Macht stehenden Mittel gebrauchen, ihre Gränzen zu erweitern und seine Brüder zu ftarfen, damit sie die Lehre unsers heilandes zieren

mögen.

Aber er sollte noch eifriger für bie Verordnungen Christi, als für die der Kirche sen: im öffentlichen und Privatgebet, Genuß des heil. Abendmahles, im Lesen, hören und Betrachten seines Wortes und in der so sehr vernachlässigten Pflicht des Fastens. Diese sollte er ernstlich empfehlen; erstens durch sein Beispiel, und dann durch Velehrung, Ueberredung und Ermahnung, so oft sich Gelegenheit darbietet.

So follte er seinen Eifer für die Werke ber Frommig-

feit zeigen, aber noch viel mobr fur bie Borfe ber Barmbergigfeit, ta er fieht, "bag Gott Barmbergigteit haben will und nicht Opfer," bas beißt, bag Er Barmbergigteit bem Opfer porzieht. Wenn taber eines bem antern in ten Weg tritt, fo find Berte ber Barmbergigfeit vorzugieben. Cogar tas Lefen und Boren bes Wortes Gottes und bas Webet find gu unterlaffen oter binausgujdieben, wenn Menfchenliebe uns ruft, ber Roth unferes Raditen nach Leib und Geele abgu-

belfen.

Aber fo eifrig wir auch fint für alle guten Berte, follten wir roch noch eifriger für beilige Gemutheftimmungen fenn, für die Einpflanzung und bas Wachsthum in ungeren Geelen sowohl als in tenen, mit tenen wir Umgang pflegen, von Demuth, Sanftmuth, Yangmuth, Bufriedenbeit, Ergebung in ten Willen Gottes und Abgestorbenbeit gur Welt, als bie einzigen Mittel, uns mahrbaft lebentig für Gott gu erhalten. Gur Dieje Beweise und gruchte tes lebentigen Glaubens tonnen wir nicht zu eifrig fenn. Wir follten "tacon reden, wenn wir in unferm Saufe figen," und "wenn wir auf dem Wege geben," und "wenn wir uns niederlegen oder auffieben ;" wir follten fie gu einem beständigen Wegenstand bes Gebetes maden, ba fie viel vortrefflicher fint, als irgent ein außerliches Wert, was es auch jepn mag, ba tiefes mit bem Leibe verfdmindet, aber jene uns in tie Emigteit begleiten.

Aber unfer bochfter Gifer follte für tie Liebe felbft aufbewahrt werden, Die des Gefetes Ende und Erfüllung ift. Die Rirche, Die Berordnungen, außere Berte jeder Urt, ja alle beiligen Gemutheftimmungen, steigen blos im Werthe, wie

fie fich ber Liebe mehr und mehr nabern.

hier ift benn ber große Wegenstand bes driftlichen Gifers! Moge jeder mabre Glaubige an Chrifus, Gott und ben Bater unjere herrn Jeju Chrift mit brunftigem Beifte bitten, bag fein Berg mehr und mehr erweitert werde für die Liebe Gottes und der Meniden. Diefe eine Cache lagt ihn thun : lagt ihn "nachjagen bem vorgestedten Biele, bem Rleinobe, ber himmlischen Berufung Gottes in Chrifto Jefu."

Itl. Es ift blos noch übrig, einige praftische Schluffe aus

ben vorhergehenden Betrachtungen zu gieben.

Erstend: Wenn Gifer, mahrer driftlicher Gifer nichte ift als tie Flamme ber Liebe, bann ift Dag, jede Urt und jeder Grad von Bitterfeit gegen Diejenigen, welche fich und widerfegen, fo weit bavon, ben Ramen Gifer zu verdienen, bag es vielmehr gerade das Entgegengesetzte ist. Wenn Cifer nur brünstige Liebe ist, dann hat er feine Verwandtschaft mit Borurtheil, Cisersucht, bösem Verdacht, da die Liebe nichts Böses denket; denn blinder Eifer seder Art und vor Allem der Geist der Berfolg ung sind ganz unverträglich mit ihr. Last daber keine von diesen unheitigen Gemüthsstimmungen sich unter diesem heiligen Namen verbergen. Da diese alle Berke des Teusets sind, so last sie auch in ihrer eigenen Gestalt erscheinen, und nicht länger unter einer falschen Maske, um die unbehutsamen Rinder Gottes zu betrügen.

Zweitens: Wenn Temuth eine Eigenschaft tes Eifers ift, bann ift Stol; unverträglich mit ihm. Es ist wahr, ein gewisser Brad von Stol; fann zurückleiben, nachdem tie Liebe
Gottes in tas herz ausgegossen ift, ba dieses eines der letten
llebel ist, das ausgerottet wird, wenn Gott Alles nen macht;
aber er kann nicht berrichen oder irgend eine beträchtliche Gewalt bebalten, wo brünstige Liebe gefunden wird. Ja sollten
wir ihm ein wenig nachgeben, so würde er die beilige Inbrunst dämpsen; und wenn wir nicht sogleich zurück zu Ehri-

ftus flieben, fo murbe er ten Beift ganglich bampfen.

Drittens: Wenn Sanftmuth und Demuth unzertrennliche Eigenschaften sind, was sollen wir von benen sagen, die ihren Jorn Eiser nennen? Daß sie die Wahrheit gänzlich mitverstehen, daß sie im vollesten Sinne Kinsterniß für Licht und Licht für Tinsterniß balten. Wir können nicht zu wachsam gegen diese Täuschung seyn, da sie sich über die ganze dristliche Welt verbreitet. Beinahe aller Orten gelten Eiser und Jorn für gleichbeteutende Ausbrücke, und sehr Wenige verstehen den Unterschied zwischen Beiden. Wie oft hören wir: "Sehet doch, wie eiseig der Mann ist!" Nein, er kann nicht eiserig seyn: das ist unmöglich; denn er ist leidenschaftlich, und Leidenschaft ist so unverträglich mit Eiser als Licht mit Finsterniß, oder der Himmel mit der Hölle!

Es mare gut, wenn biefer Punkt recht verstanten murte. Wir wollen ihn ein wenig naher betrachten. Wir bemerken es öfters, bag ein Betenner von Religion heftig über seinen

Nächsten gurnt.

Bielleicht sagt er zu seinem Bruder: Racha ober bu Narr; er bringt scheltend eine Beschuldigung gegen ihn vor. Du ermahnst ihn milde wegen seiner Sibe, er antwortet: "Es ist mein Eiser!" Nein, es ist beine Sunde; und wenn du nicht Buße dafür thust, so wird sie dich tieser versenken als das Grab.

Es giebt viel von solchem Eifer in bem bodenlosen Abgrund, Dabin tommt aller Eifer biefer Urt, und tabin wird er geben, und du mit ihm, außer du wirft bavon errettet, ehe du babin

geheft!

Biertens: Benn Gebuld, Bufriedenheit und Ergebung Die Eigenschaften bes Gifere find, bann ift Murren, Merger, Ungufriedenheit, Ungeduld gang unverträglich mit ibm und toch wie wenig erkennen die Menschen tiefes! wie oft sehen wir Menfchen, die ärgerlich über Gottlose find ober fagen, baß fie alle Gebuld megen biefem ober jenem verloren haben, und beigen tiefes Alles ihren Gifer! D verfaume fein Mittel, fie barüber zu enttäuschen! wenn es möglich ift, zeige ihnen, was Eifer ift: und überzeuge fie, bag alle bas Murren und Zanten über die Gunde selbst eine Art Gunde ist, und durchaus Richts gemein bat mit bem mahren Gifer tee Evangeliume.

Fünftens: Wenn bas, mas gut ift, ber Gegenftand bes Cifers ift, fo beißt eifern fur eine bofe Cache nicht driftlicher Eifer. 3ch erwähne bier blos Abgötterei, bas Unbeten ber Engel, ber Beiligen, ber Bilber und tes Rreuges. Gollte baber ein Menich jo ernstlich irgend einer Art von abgöttischem Gottesbienft anhangen, bag er fogar bafür "feinen Leib brennen liege," ehe er bavon abliege, fo nenne man biefes Aber-

glauben, aber nicht Gifer.

Chenfo folgt aus bem Gefagten, bag Gifern fur eine gleichgültige Gache tein driftlicher Gifer ift. wie außerordentlich allgemein ift auch tiefer Brrthum! follte wirklich denten, daß Männer von Berftand einer folden Comache nicht fabig fent tonnten; aber ach! Die Wefchichte aller Zeiten beweiset bas Gegentheil. Bo gab es Manner von größerm Berftante als Bijchof Riclen und Bijchof hooper? und wie warm haben fich biefe und andere große Manner bes Beitalters über die priefterliche Rleidung geftritten, wie beftig mar beinahe hundert Jahre lang ber Streit für und gegen bas Tragen eines Chorrods! D Schande! ich murbe mich ebenfo gern um einen Strobhalm ober ein Gerftentorn gegantt haben! Und tiefes foll Gifer genannt werben!

Chenjo wenig ift ter driftliche Gifer ein Gifern fur Meinungen, aber wie wenige werden bicfes gemahr! und wie ungablbar ift bas Unbeil, welche auch tiefe Urt von falfdem Eifer in ber driftlichen Welt verurfacht bat! wie viele Jaufend haben Diejenigen, welche für Die romifden Meinungen eiferten, ums Leben gebracht! Wie viele ber Bortrefflichen ber Erte sind von Zeloten umgebracht worden, wegen der sinnlosen Lebre von der Transubstantiation! Sieht da aber nicht jeder unbefangene Mensch, daß dieser Eiser "irdisch, sleisch-lich, teuflisch ist?" und er dem von dem Apostel bier empschlenen Eiser geradezu ganz entgegengesett ist? Was für eine Art von Eiser mochte das seyn, welcher die Menschen verleitete, sich einander die Hälse abzuschneiten? Diesenigen, die von diesem Geiste entzündet waren, und damit starben, werden ohne Zweisel übren Theil nicht im himmel haben, (da ist nur Liebe), sondern in dem "Feuer, das nie verlöschet."

Bulest: wenn wahrer Eifer immer im Verbältniß zu bem Grade der Güte ist, welche sein Gegenstand ist, dann sollte er höher und höher steigen nach der oben erwähnten Stusen-leiter, nach dem verzleichungsweisen Werth der verschiedenen Theile der Religion. Jum Beispiel, alle, welche wahrhaft Gott lieben, sollten eifrig für die Kirche senn; sowohl für die allgemeine Kirche, als für den Theil, von dem sie Glieder sind.

Dieses ift die Dronung Gottes, nicht der Menschen.

Aber zu gleider Zeit sollten fle noch eifriger für die von Gott verordneten Unadenmittel senn, für öffentliches und Privatgebet, für tas hören und Lesen des Bortes Gottes, für tas Fasten und ben Genuß des heil. Abendmahles, doch noch eifriger für die Werte der Barmherzigfeit, als sogar für die Werte der Frömmigseit.

Doch am allereifrigsten follten sie für alle heiligen Gemuthisstimmungen senn, für Demuth, Sanstmuth, Ergebung: aber und vor allem Andern für das, was die Summa und die Bolltommenheit der Religion ist, die Liebe Gottes und des

Menschen.

Es bleibt nun noch übrig eine genaue und ehrliche Unwendung riefer Wahrheiten auf unfere Seelen gu machen.

Treilich tiefenigen, welche noch tobt find in Nebertretung und Sunden, haben weder Ibeil noch Erbe in tiefer Sache, noch auch die, welche in offenbaren Sünden leben, als Trunfenbeit, Sabbathbrechen oder profanes Schwören, tiefe haben nichts mit Eifer zu thun; sie follten bas Wort gar nicht in ihren Mund nehmen, denn es ist die höchste Ihorheit und Unverschämtheit für Jemand, von Eifer für Gott zu reden, während er die Werfe des Teufels thut. Aber wenn du dem Teufel und allen seinen Werfen entfagt, und in deinem Herzen es fest beschlossen haft, "ich will den herrn, meinen Gott, anbeten und Ihm allein dienen," dann erkenne beine Psicht und sey eifrig

für Gott. Du fannft auf ber unterften Stufe anfangen. Cen eifrig fur Die Rirche, gang besonders fur ten Zweig Derfelben, mit welchem bein Lovs geworfen ift. Wieb bir Muhe, feine Boblfahrt gu befordern, und beobachte alle Regeln berfelben forgfältig, um bes Bemiffens millen. Aber gur gleichen Zeit fen bejorgt, tag bu nicht irgend eine ter Un or bnungen Gottes vernachläffigeit, um welcher willen bie Rirche in großem Mage eingesett wurde, fo bag es bodit abgeschmadt fenn murbe, von Eifer fur bie Rirche gu reten, wenn bu nicht eifriger für ihre Onadenmittel mareft. Aber bift bu auch eifriger für Werte ter Barmbergigfeit, als für Berte ter Frommigfeit? Folgeft bu tem Beifpiel unfere herrn und gieheft Barmbergigteit bem Opfer vor ? Wenteft bu allen Gleiß an, Die hungrigen ju fpeifen, tie Radten ju fleiten, tie Rranten und rie Wefangenen gu besuchen ? Und über Alles, gebraucht bu alle Mittel, Die in Deiner Macht fint, um Scelen vom Tobe gu retten? "Wie wir nun Beit baben, fo loffet und Butes thun an Jedermann, allermeift aber an ten Glaubensgenoffen," fo mird bein Gifer für tie Rirche Gott mobigefällig fenn, aber wenn nicht, wenn du nicht forgfältig in guten Berten bift, mas haft bu bann mit ber Rirche gu thun? Benn bu fein Mitleiden mit beinen Mittnechten baft, fo mird ber herr auch feines mit bir haben. "Bring feine vergeblichen Opfer mehr bar; all' bein Gottesbienft ift ein Greuel por bem Berrn."

Aber gesett, du bist wohl unterrichtet, so daß dir nicht einfällt, bas, was Gott vereinigt hat, Die Werfe ber Frommigfeit von den Werken der Barmbergigfeit zu trennen : bift bu in Beiben gleich eifrig? In fo weit bu bies thuft, bift bu Gott gefällig. Aber nun bente auch beständig baran, bag Gott "tie Bergen und Nieren pruft; daß "Er ein Beift ift, und Die Ihn anbeten, muffen 3hn im Beift und in ber Bahrheit anbeten;" bağ folglich teine außern Werte Ihm genügend find, außer fie entspringen aus heiligen Gefinnungen, ohne melde Riemant einen Plat im Reiche Chrifti und Gottes haben fann. Aber von allen beiligen Gemuthoftimmungen und über alles Andere febe ju, bag du am eifrigsten in der Liebe bift. Rechne Alles für Schaben im Bergleich mit Diefer, Der Liebe Gottes und der Menschen. Es ift gang gewiß, daß, wenn bu auch alle beine Sabe ben Armen gabeft und liegest beinen Leib brennen, und hatteft nicht bie bemuthige, fanfte, gebulbige Liebe, es murbe bir nichts nugen. Lag biefes tief in bein Berg eingegraben fenn. Alles ift nichts ohne Liche!

Mimm tenn Die gange Religion gufammen, gerabe wie Gott fie geoffenbaret bat in feinem Wort, und fen eifrig fur jeten Theil berfelben, nach tem Grade feiner Bortrefflichkeit, in= bem bu beinen Gifer auf ben einen Grund baueit : "Bejus Chriftus ben Gefrenzigten," und balte Diefen einen Grundfat feit : "Denn mas ich jest lebe im Fleische, bas lebe ich in bem Glanben tes Cobnes Gottes, ber mid geliebet bat, und fich felbft für mich bargegeben." Richte beinen Gifer nach bem Werth Des Gegenstantes ein. Gen querft rubig eifrig für bie Rirche: "die gange ftreitende Rirche Chrifti bier auf Erden," und be= fondere für ten Zweig berfelben, mit tem bu unmittelbar verbunden but, noch eifriger jedoch für alle jene Unordnungen, welche unfer herr uns befohlen hat auszuüben bis ans Ende ber Welt.

Cen noch eifriger fur bie Berte ber Barmbergigfeit, tiefe "Opfer, welche Gott wohlgefallen," tiefe Renn= zeichen, an benen ber Sirte Gjraels am jungften Tage feine Chafe ertennen wird. Gen noch eifriger fur bie beiligen Gemutboftimmungen, für Langmuth, Canftmuth, Demuth und Ergebung; aber am eifrigften von allen fur bie Liebe, Die Ronigin aller Gnade, Die bochite Bolltommenbeit auf Erden oter im himmel, bas mabre Chenbild bes unfichtbaren Gottes wie in ten Menichen bier unten, jo in ben Engeln tort oben. Denn "Gott ift Die Liebe, und wer in der Liebe bleibet, bleibet in Gott und Gott in ihm." Umen.

### Dreiundzwanzigste Predigt.

## Ueber bas Ausschaffen unserer Seligkeit.

"Schaffet, bag ibr felig werbet, mit Furcht und Bittern; benn Gott ift ce, ber in ench wirfer beites, bas Wollen und das Bollbringen, nach feinem Wohlgefallen." Philip. 2, 12. 13.

Einige Grundmahrheiten, wie bas Wefen und bie Eigenschaften Gottes und ber Unterschied von moralisch Gutem und Bojem, waren einigermaßen ber heitenwelt befannt.

Die Spuren bavon find bei allen Rationen gu finden, fo

daß man in gewissem Sinne zu jedem Menschenkinde fagen kann: "Es ist dir gesagt, o Mensch, was dir gut ist, und was der Herr von dir sordert, nämlich Gottes Wort halten, und Liebe üben, und demüthig senn vor deinem Gotte." Mit dieser Wahrheit hat Gott einigermaßen einen Jeden "erleuchtet, der in diese Welt kommt," und daher sind tie, so "kein Gesch haben, die kein geschriebenes Gesch haben, sich selber ein Gesch, obischon nicht nach dem Buchstaben, "geschrieben in ihren herzen," durch die gleiche Hand, welche die Gebote auf die steinernen Taseln schrieb, ihr Gewissen bezeuget es, ob sie darnach handeln oder nicht.

Aber von zwei Sauptlebren, welche bie michtigften Wahrbeiten in fich ichliegen, mußten Die erleuchtetften Beiben ber alten Welt gang und gar nichts, ebenso wenig als bie verftandigften Beiden, welche jest auf Erten wohnen, ich meine. Die Lehren, welche fich auf ben ewigen Cohn Gottes und ben Beift Gottes beziehen; ben Cobn Gottes, ber fich jum "Gubnopfer für tie Gunten ber Belt tabingegeben bat," und ben Beift Gottes, ber ben Menschen zu bem Ebenbilde Gottes erneuert, in dem er ursprünglich erichaffen mar. Denn fo viele Muhe fich auch gelehrte Manner gegeben haben, einige Alehnlichkeiten mit Diesen Babrheiten in bem ungeheuren Schutte ber heidnischen Schriftsteller aufzufinden, so ift biese Alehnlichkeit boch fo außerordentlich fcwach, bag eine ftarte Ginbiloungsfraft bagu gebort, fie nur gu bemerten. Dem ift sogar tiefe Achnlichteit, so schwach fie mar, nur bei fehr Wenigen gefunden worden, welche bie am weitesten geforberten, geistreichsten Manner ihrer Beit waren, mabrend bie Maffen bes Boltes, unter benen fie lebten, burch bie bobere Ertenntniß ber Philosophen menig gebeffert murben, und, was Diese Sauptwahrbeiten betrifft, so unmiffend blieben, ale bie unvernünftigen Thiere.

Gewiß ist es, daß tiese Wahrheiten dem allgemeinen haufen ter Menschen, der Mehrzahl der Menschen irgend einer Nation nie befannt wurden, die sie durch das Evangelium ans Licht kamen. Ungeachtet ein glimmender Funke von Erkenntniß hier und da sicht zeigte, so war doch die ganze Erde mit Finsterniß bedeckt, die die Sonne der Gerechtigkeit aufging und die Schatten der Nacht zerstreute. Seit dieser Aufgang aus der höhe erschien, hat ein großes Licht auch diesenigen erleuchtet, welche bis dahin in der Finsterniß und im Schatten bes Todes faßen, Tausende baben seitem in iedem Beitalter gewußt, "daß Gott also die Welt liebte, daß er seinen eingebornen Sohn gab, auf daß Alle, die an Ihn glauben, nicht verloren werden, sondern das ewige Leben haben." Und da ihnen anvertraut ist, was Gott geredet dat, so wissen sie daß uns Gott seinen heiligen Geist gegeben hat, welcher "in uns wirfet, beides, das Wollen und das Vollbringen, nach seinem Wohlgefallen."

Die merkwürdig sind die Worte des Apostels, welche diesen vorangehen? "Ein Jeglicher sey gesinnet, wie Jesus Christus auch war, welcher, ob er wohl in göttlicher Gestalt war," d. h. der ewigen Natur Gottes theilhaftig war, "hielt Er es nicht für einen Raub," d. h. für fein Eingreisen in Anderer Borrechte, sondern für sein eigenes unbestreitbares Recht, "Gott gleich zu senn," welches Wort sowohl die Fülle, als die unendliche Erhaben heit der Gottheit in sich schlesst, sondern "äußerte sich selbst und erniedrigte sich,"

Er "äußerte sich selbst," von ber göttlichen Fülle, verbarg seine Fülle vor ben Augen der Menschen und Engel, inbem Er "Anechtsgestalt annahm, gleich wie ein anderer Mensch,"
wurde ein wirklicher Mensch, gleich andern Menschen, "an Geberden als ein Mensch erfunden;" "Er erniedrigte sich selbst,"
in einem noch viel größern Grade, "und ward Gott gehorsam,
obwohl Ihm gleich, bis zum Tode, ja zum Tode am Kreuze,"
ber größte Beweis, sowohl der Demüthigung, als des Gehorsams.

Nachdem der Apostel so das Beispiel Christi vorangestellt hat, ermahnt er sie, sich der Seligteit zu versichern, welche Ebristus für sie erfauft hat: "Schaffet, daß ihr selig werdet mit Furcht und Zittern. Denn Gott ist es, der in euch wirfet, beites, das Wollen und das Vollbringen, nach seinem Wohlgefallen."

In Diefen viel umfaffenden Borten haben wir gu betrachten:

I. Die große Babrheit, welche und nie aus dem Gebachtniß fommen follte: "Es ift Gott, der in und wirfet bas Wollen und bas Bollbringen."

II. Die Anwendung, welche mir bavon machen follten: "Schaffet, bag ihr felig werdet mit Turcht und Bittern."

III. Die Verbindung zwischen beiden Gaben : "Es ist Gott, der in euch wirfet;" deswegen schaffet eure Seligteit." I. haben wir zu betrachten tie große und wichtige Wahrheit, welche niemals aus unserem Getächtniß tommen sollte: "Gott ist es, ter in euch wirfet, beites, das 26ollen und bas

Bollbringen nach seinem 2Bobigefallen."

Den Sinn tieser Worte können wir noch teutlicher versteben, wenn wir sie ein wenig versehen: "Es ist Gott, der nach seinem Wohlgefallen wirket in euch, sewohl tas Wollen, als das Bollbringen." Diese Versehung entsernt jeden Geranten an menschliches Verdienst und giebt Gott tie ganze Ehre seines Wertes. Sonst möchten wir den Sinn in die Worte legen, als ob es unser eigenes Verdienst, etwas Gutes in uns oder etwas Gutes, das wir gethan haben, gewesen näre, was zuerst Gott bewegte, zu wirken. Aber die Worte, wie sie wieflich im Urtert stehen, schneiden solche Selbsttäuschung ab, und zeigen deutlich, daß sein Veweggrund zu wirken ganz in ihm seigen deutlich, daß sein Veweggrund zu wirken ganz in ihm selbst lag, in seiner bloßen Gnade, in seiner unverdienten Barmbergiaseit.

Dadurch allein ist Er veranlaßt, das Wollen und das Bollbringen zu wirken. Der Austruck erlaubt zweierlei Auslegungen, welche unzweiselhaft mahr sind. Erstens, das Wollen kann die ganze innerliche, das Bollbringen die ganze äußerliche Religion in sich schließen, und wenn es so verstanden wird, so schließt es in sich, daß Gott sowohl die innerliche als äußerliche Heitigung bewirket. Zweitens: das Wert Wollen kann jedes gute Berlangen bedeuten, und das Wort Bollbringen Alles, was daraus entsteht; so meint denn der Spruch dies: "Gott erzeugt in uns jedes gute Berlangen und bringt

Daffelbe ju einer guten Ausführung."

Die Worte in der Ursprache scheinen die lettere Auslegung zu begünstigen, denn das Wort, das wir Wollen übersegen, schließt jeres gute Verlangen in sich, in Bezug auf unsere Gemüthöstimmungen, Worte und Handlungen; das heißt: in Bezug auf innerliche und äußerliche Heiligung, und dassenige, welches wir Vollbringen überseher, bedeutet offenbar alle die Kraft von Oben, alle die Wirtsamteit in uns, welche die rechte Stimmung hervorbringt, und uns dann sähig macht für jedes gute Wort und That.

Richts fann so unmittelbar dazu beitragen, ben Stolz bes Menschen zu unterbrücken, als eine bleibende Ueberzeugung bavon, benn wenn wir tief davon durchtrungen sind, daß wir nichts besiben, bas wir nicht empfangen haben, wie fennen wir und bessen rühmen, als hätten wir es nicht empfangen?

Wenn wir miffen und fühlen, bag felbit bie erfte Reigung zum Guten von Dben fommt, fowohl als tie Mraft, es auszusübren; wenn es Gott ift, ber jebes gute Berlangen nicht nur einflößt, fondern auch begleitet und ausführen hilft, bamit es nicht unterbleibe, fo folgt fictbarlich barans, bag "wer fich rubmet, ber rubme fich bes herrn." Lagt uns benn

II. Die daraus gezogenen Folgerungen betrachten: wenn Gott in euch mirtet, fo ichaffet eur? Celigfeit. Das Wort, welches "Schaffen" überfest ift, ichließt in fich, bag bie Cache Durchaus gethan wird. Ihr felbit, ja ihr felbst mußt biefes thun, oder es bleibt ewig ungethan. Eure eigene Geligkeit: Die Geligfeit fangt mit bem an, mas man gewöhnlich (und febr gwedmäßig) vorlaufente Gnate nennt; fie folieft in fich ben eriten Wunich, Gott ju gefallen; ben eriten Lichtstrahl, ben wir empfangen über feinen Willen und Die erfte, leicht vorübergebende lebergengung, bag wir gegen ibn gefündigt baben. Alles Diefes zeigt eine Reigung zu geiftlichem Leben, einen Grad von Seligwerben, ben Anfang einer Befreiung von einem blinden Bergen, tas obne Be uhl fur Gott und göttliche Dinge ift. Das Geligwerten fabrt fort burch bie überzengende Onade, gewöhnlich in ber hl. Schrift Bu ge genanat, welche ein größeres Mag von Selbsterfenntnig und eine ftartere Befreiung von bem fteinernen Bergen bervorbringt. Darauf folget bann bas Geligwerten, nans Gnaben burch ben Glauben," welches aus zwei Zweigen besteht. Rechtfertigung und Beiligung. Durch die Rochtfertigung merten wir begreit von ber Eduld ter Gunte, und in Die Gunft Gottes versett; burch Die Beiligung werden wir frei von ber Macht und Wurgel Der Gunde und gum Chenbild Gottes wieberbergestellt. Alle Erfahrung fowohl, als bie bl. Schrift lebren uns, daß tiefes Geligmerten jowobl beides ploglich und allmablig stattfindet. Es beginnt ben Hugenblick, in bem wir acrechtfertigt find, mit ter beiligen, temuthigen, fanften, getul-Digen Liebe Gottes und ter Menfchen. Diefe Liebe madet allmäblig, gleub einem Cenftorn, welches bas Rleinfte ift unter allem Camen, naber nachdem große Bweige treibt und ein mächtiger Baun wird," bis auf einmal bas Berg von aller Sunde gereinigt und mit ber völligen Liebe erfüllt wird. Aber auch Diefe Liebe mächst immer mehr und mehr, bis wir ein vollfommener Mann werden, "ber ba fen in der Mage des volltom» menen Alters Chrifti."

Aber wie follen wir diefes Seligwerben aus ich affen?

Der Apostel antwortet: "mit Furcht und Bittern." Diefer Austrud mird von Paulus in einer andern Stelle gebraucht, welche ibn beutlicher ertlart: "3br Knechte fent geborfam euern leiblichen herren mit Gurcht und Bittern." Diefes ift ein fpridmortlicher Mustrud, ter nicht wortlich zu verfteben ift. Denn welcher herr tonnte es ertragen, vielmeniger verlangen, bag fein Ruccht gitternd und bebend vor ihm fieben follte? Und Die folgenten Worte febliegen Diefen Ginn ganglich aus: "In Ginfältigfeit eures Bergens, als Chrifte, nicht mit Dienft allein vor Augen, als ben Menichen gu gefallen, fondern ale bie Ruechte Chrifti, daß ihr folden Billen Gottes thut von Bergen, mit gutem Billen." Eph. 6, 5. 6. Es ift leicht ju feben, bag biefe ftarten Austrude bes Apoftele beutlich zweierlei angeigen : Erftene, (mit Bezug auf bas Wort "Burcht,") bağ Alles mit vollem Ernite, mit Gorgfalt und Borficht gethan werbe. Zweitens (mit Bezug auf bas 2Bort "Bittern") bag es mit bem größten Gleiße, Schnelligfeit, Punftlichfeit und Genanigfeit geschebe.

Wie leicht können wir tieses auf bas Ausschaffen unserer Seligkeit anwenden? Mit der gleichen Gemuthöstimmung und auf die gleiche Beise, wie christliche Knechte ihrem irdischen Herrn dienen, sollen andere Thristen sich bemühen, ihrem Meister im himmel zu dienen, nämlich mit großem Ernste, mit aller möglichen Sorgfalt und Borsicht, und mit dem größten

Bleife, Gile, Pünktlichkeit und Benauigkeit.

Aber mas fur Schritte baben wir nach ber Unweifung ber beil. Schrift zu thun, um unfere Seligfeit auszuschaffen? Der Prophet Jefaias giebt uns eine allgemeine Untwort, binfichtlich bes erften Schrittes, ben wir ju nehmen haben : "Laffet ab vom Bojen, lernet Gutes thun." Wenn ibr munichet. bağ Gott in euch ben Glauben mirten foll, aus welchem fowohl Die gegenwärtige, als Die ewige Celigfeit tommt, fo fliebet rurch Die Onate, Die end bereits gegeben ift, por ber Gunte als einer Schlange, vermeitet forgfältig jedes boje Wort und Wert, ja enthaltet euch jedes bofen Scheines und "lernet Gutes thun," fend eifrig in Werten ber Frommigkeit fomobl, als Werten ber Barmbergigfeit. Berfaumt nicht bas verborgene Webet und bas Familiengebet. Forschet in ber Schrift, bocet fie prebigen, lefet fie im Stillen und benfet barüber nach. Bei jeber Gelegenheit nehmet Theil an ber Feier bes Abentmables. "Thut dies zu feinem Getachtniß," und Er wird an feinem eigenen Tifche euch begegnen. Lagt cure Unterredung mit ben Rindern Gottes fenn, und febet ju, bag fie mit Gnade und mit Galg gewürzet fey. Wie ihr Gelegenheit habet, thut Butes allen Menschen, an ihrer Seele und an ihrem Leibe. Darin "fend fest, unbeweglich, und nehmet immer zu in bem Werfe bes herrn." Es bleibt bann nur noch übrig, bag ibr euch selbst verleugnet und euer Rreug täglich aufnehmet. Wenn ibr, nachdem ibr Bergebung ber Gunden im Blute Chrifti ge= funden habt, fo im Licht mantelt, nie Er im Licht ift, fo merbet ihr im Stande fenn, ju bezeinen, bag Er treu und gerecht ift, nicht nur cure Gunden ju vergeben, fondern euch auch von aller Ungerechtigfeit zu reinigen.

111. "Aber," fagen Ginige, "welche Berbindung findet benn ftatt gwischen ben beiden Caben bes Textes? Widerfpricht nicht ber eine bem andern? Wenn es Gott ift, ber in uns sowohl Wollen als Bollbringen wirket, wie ift benn unfer Mitwirken nothwentig? Macht nicht fein Wirken unfer Mitwirten gan; und gar unnöthig? Ja, nicht nur unnöthig, fondern geradeju unmöglich? Denn wenn wir annehmen, baß Gott Alles thut, mas bleibt bann fur uns gu thun

übria ?"

Co urtheilt Tleisch und Blut, und bas Urtheil hat wirklich ben Schein von Wahrheit, wenn man die Worte oberflächlich betrachtet. Aber ce bat feinen Grund. Wenn wir die Cache tiefer untersuchen, fo werden wir jeben, bag die Ertlärung: "Gott mirtt, barum mirtet ihr auch," feinen Bider= fpruch in fich faßt, fondern im Gegentheil Die zwei barin ausgesprochenen Wahrheiten im engsten Bufammenhang mitein= ander fteben und zwar in zwei hinfichten. Denn erftens: Gott wirft, beswegen tonnt ihr wirten; zweitens, Gott

wirft, beswegen follet ihr mirten.

Erstens: Gott wirket in euch, beswegen fonnt ihr wirten; außerdem murte es unmöglich fenn. Wenn Er nicht wirfen murde, fo tonntet ihr unmöglich eure Geligfeit ausschaffen. "Bei ben Dienschen ift es unmöglich," fagt unfer Berr, nein Reicher wird schwerlich ins himmelreich tommen." Ja, ce ift für jeden Menschen unmöglich, wenn nicht Gott in ibm wirkt. Da die Menschen von Natur nicht nur frant, fonbern "toot in Uebertretung und Gunten find," fo ift es fur fie nicht möglich, irgend etwas Butes ju thun, bis Gott fie von den Todten auferwecht. Es war bem Lagarus nicht moglich, aufzustehen, bis ber herr ihm bas Leben gegeben hatte, und fo ift es gleichfalls fur une unmöglich, aus unfern Gunben heraus zu tommen, ober auch nur eine Bewegung bagu nu machen, bis Er, ber alle Gewalt hat im himmel und auf

Erden, unfere tobten Geelen ins Leben ruft.

Doch tiefes ift feine Entschuldigung für tiejenigen, welche in ter Gunde beharren und ihrem Edbrier tie Coult geben, indem fie jagen : "Mur Gott allein tann und beleben, wir fonnen unfere Scelen nicht lebentig machen." Dieg, tag alle Menidenfeelen von Ratur tott in Gunden find, entiduldigt Niemand, indem Niemand in dem Zustand bloger Natur ift; und Reiner, wenn er nicht ben Beift gedampfet bat, entbebrt ganglich der Onade Gottes. Rein lebenter Menfch ift ganglich ohne, mas man gewöhnlich bas natürliche Gewiffen nennt. Aber Diefes ift nicht naturlich: es wird paffender die vorlaufen de Gnade genannt. Jeder Menich bat ein größeres oder fleineres Mag von tiefer (Bnate, welche nicht auf ben Ruf tes Menichen martet. Jeter hat, früber oder fpater, gute Regungen, obiden im Allgemeinen Die Menfchen fie erftiden, che fie tiefe Burgeln faffen, vber beträchtliche Früchte bringen tonnen. Beber bat ein gemiffes Mag von dem Lichte, teffen Strablen fruber ober fpater, mehr oder weniger, einen Jeden erleuchten, ber in biefe Welt tommt, und ein Jeder, es fen benn, er fen einer von ber fleinen Ungabl, beren Bemiffen versengt ift, wie mit einem beifen Gifen, ift mehr ober weniger beunrubigt, wenn er gegen bas Licht feines eigenen Gemiffens handelt. Go bag Riemand fündigt, weil er feine Onibe hat, fondern weil er bie Onade, welche er hat, nicht gebraucht.

In dem Grade, in dem Gott in euch wirkt, sept ihr fähig, eure Seligkeit auszuschaffen. Da Er in euch nach seinem Wohlgefallen das Bollen und das Vollbringen wirket, ohne irgend ein Verdeust von eurer Seite, so ist es euch möglich, alle Gerechtigkeit zu ersütlen. Es ist euch möglich, Gott zu lieben, weil Er uns zuerst geliebet hat, und in der Liebe zu wandeln nach dem Vorbild unsers großen Meisters. Es ist wahr, was Er selbst fagt: "Dhue mich könnt ihr nichts thun." Aber es ist ebenso wahr, was der Apostel und seder Gläubige sagen kann: "Ich vermag Alles durch den, der mich mächtig

macht, Christus."

Wir sollen nie vergessen, daß Beides ungertrennlich ist. Wir sollen und buten vor der falschen Demuth, welche zur Entschuldigung wissentlichen Ungehorsams spricht: "Dich tann nichts thun," ohne auch nur die Gnade Gottes zu nennen.

Bedenke, was du fagft, wenn du so sprichst. Wenn du wirklich nichts thun kannst, so hast du keinen Glauben, und wenn du keinen Glauben haft, so bist du in einem verlornen Zustande, aber du kannst etwas thun, durch Christus, der dich mächtig macht. Weese den Junken der Gnade, der in dir ist,

auf und Er wird tir mehr Gnade geben.

3 weitens: Gott wirket in euch, beswegen follt ibr wirfen; ihr follt "Mitbelfer mit 3bm fenn," (Diefes find Die Worte Des Apostels), sonft bort Er auf zu mirten. Die Regel des Evangeliums ift tiefe: "Wer ba bat, bem wird gegeben ;" "aber wer nicht bat," wer nicht bie ihm bereits gegebene Unate gebraucht, "bem foll auch genommen werden bas. mas er bat." Gogar St. Huguftinus, von welchem man aunimmt, tag er bie entgegengesehte Lebre begunftige, macht die richtige Bemerfung: Qui fecit nos sine nobis, non salvabit nos sine nobis : "Er, ber und ohne unfern Willen erschaffen hat, macht und nicht selig ohne unsern Willen." Er wird und nicht felig maden, es fen benn, "wir laffen und retten von biefem argen und ungeschlachten Weichlecht," es fen benn, "wir fampfen felbft ben guten Rampf bes Glaubens und ergreifen bas emige Leben," es jen benn, "wir ringen, burch bie enge Pforte ein maeben," verleugnen und felbit, und nehmen unfer Rreng taglich auf uns, und ftreben auf alle Beije barnach, "unfern Beruf und Erwählung fest zu machen."

"Birfet tenn, Brüder, Speise, nicht die vergänglich ift, sondern die ta bleibet in das ewige Leben." Saget mit eurem Heiland, obsichon in einem verschiedenen Sinne: "Mein Bater wirfet bisher und ich wirfe auch." Weil Er immer in euch wirket, "werdet nie müde, Gutes zu thun." Gehet voran, weil die Guade Gottes euch schüget und begleitet "im Werk des Glaubens, in der Arbeit der Liebe und in der Geduld der Koffnung." "Seyd seit und unbeweglich und nehmt zu im Werf des Herrn." "Gott aber des Friedens, der von den Iodeten ausgesührt hat den großen Hirten der Schase, durch das Blut des ewigen Testaments, unsern Herrn Jesum, der mache euch sertig in allem guten Werke, zu thun seinen Willen und schaffe in euch, was vor Ihm gefällig ist durch Jesum Christum, welchem sey Ehre von Ewigkeit zu Ewigkeit!" Umen.

## Vierundzwanzigste Predigt.

# In welchem Sinne haben wir die Welt zu perlassen?

"Darum gebet aus von ihnen und sonbert euch ab, spricht ber herr, und rübret kem Unreines an, so will ich euch annehmen, und euer Bater seyn, und ihr sollt meine Söhne und Töchter seyn, spricht ber allmächtige Herr." 2. Kor. 6, 17. 18.

Wie Wenige haben biese seierlichen Worte gehörig bebacht! Wir haben sie über und über gelesen, aber niemals
zu herzen genommen. Und es ist zu fürchten, daß noch Benigere ben rechten Sinn bieser Borschrift versteben. Tausende
in England haben sie als einen Besehl ausgelegt, von der
Staatstirche auszugehen. "Gott selbst," sagen sie, "besiehlt
uns: gehet aus von ihnen, und sondert euch ab, und blos
unter dieser Bedingung will Er uns annehmen, und wir
sollen Sohne und Tochter des Allmächtigen seyn."

Aber Diese Auslegung ift der Absicht Des Apostels vollig fremd, welcher hier nicht von Dieser ober jener Kirche, sondern

von einem gan; antern Wegenstante fpricht.

Chenjo wenig beziehen fich diefe Borte auf Die von bem Apostel in ber erften Epistel an Die Corinther gegebene Borfdrift. "Id habe euch geschrieben in bem Briefe, bag ibr nichts follt zu ichaffen haben mit ben hurern. Das meine ich gar nicht, mit den hurern biefer Belt, oder von den Beigigen oder von ben Ränbern, oder von ben Abgöttischen, fonft mußtet ihr die Welt raumen. Nun aber habe ich euch geschrieben, ihr follt nichts mit ihnen zu ichaffen haben; nämlich, fo Bemand ift, ber fich läßt einen Bruder nennen, und ift ein Surer, oder ein Beigiger, ober ein Abgöttischer, ober ein Lafterer, oder ein Truntenbold, oder ein Rauber; mit bemfelbigen follt ihr auch nicht effen." Rap. 5, 9-11. Der Apoftel fpricht bier gu Colden, welche Blieber ber gleichen driftlichen Bemeine find. Während diefe Unweisung fich nur auf unfere driftlichen Bruder bezieht, fo hat die in bem Texte eine viel weitere Ausdehnung: fie hat ohne allen Zweifel Bezug auf lle Menschen. Sie verlangt von und, so viel es und moglich ift, und von allen gottlofen Menfchen entfernt zu halten. In der That, Das Wort, Das wir unreine Dinge überfegen, mochte beffer mit unreine Perfonen gegeben werden, mabricheinlich auf bas Ceremonial-Befet fich begiebend, welches verbot, einen angurühren, ber gefetlich unrein mar. Aber auch bier burfen wir ben Ausbruck nicht wörtlich verfieben, fonft mußten wir nothwendigerweise, wie ber Avoitel fagt, "aus ber Welt geben," es mare und nicht möglich, in bem Berufe zu bleiben, welchen bie Borfebung Gottes und zugetheilt bat. Durften wir gang und gar feinen Umgang mit folden Menfchen haben, fo murbe co und unmöglich, unfere zeitlichen Weichafte zu beforgen, fo baß jeder gemiffenhafte Chrift nichts anders zu thun hatte, als in Die Wüste zu flieben und fich in Klöfter einzuschließen; und auch bann mußten wir einigen Bertebr mit gottlofen Menfchen baben, um une bie Lebensbedurfniffe ju verschaffen.

Die Worte muffen taber mit beträchtlicher Einschränfung verstanden werden. Sie verbieten nicht unsern Berkehr mit irgend einem Menschen, gut oder bose, im weltlichen Geschäfte. Tausend Gelegenheiten kommen vor, bei welchen wir Umgang mit ihnen haben muffen, um die Geschäfte zu besorgen, welche nicht ohne sie gethan werden können. Gewisse Geschäfte konnen es nöthig machen, häusigen Verkehr mit Trunkenbolden oder Hurern zu haben: ja, manchmal kann es für uns nöthig sen, eine beträchtliche Zeit in ihrer Gesellschaft zuzubringen.

Was ift co benn, mas ber Apostel verbietet? Erftens: ber Umgang mit gottlofen Leuten, wenn feine Rothwendigkeit Dagu Da ift, fein Ruf ber Borfehung, fein Befchaft, bas ibn erfordert. Zweitens: ein ofterer Umgang, als unfere Berufsgeschäfte erfortern. Drittens: ein langeres Bermeilen in ihrer Wefellschaft, als nöthig ift; por allem : viertens, bas Ermablen gottlojer Perfenen, fie mogen noch fo verftanbig und angenohm fenn, ju unfern gewöhnlichen Gefellichaftern und vertrautern Freunden. Wenn irgend ein Fall noch weniger zu entschuldigen ift, als andere, fo ift es ber, welchen ber Apostel auch anderswo verbietet : bas "mit ben Ungläubigen am gleichen Joche ziehen," und mit irgend einer Perfon zu verehlichen, Die nicht die Liebe Gottes in ihrem Bergen, ober menigstens die Furcht Gottes vor ihren Augen hat. Ich weiß nichte, mas eine folche Berbindung rechtfertigen fann, weber Die Talente, noch die Schönheit der Person, noch zeitliche Bortheile, noch Furcht vor Mangel; nein, nicht einmal ber Befehl ber Eltern. Denn wenn Eltern befehlen, mas bem Borte Gottes entgegen ift, fo hat bas Rind Gott mehr zu gehorchen,

als ben Menschen.

Der Grund Diefes Berbotes ift ausführlich in ben vorbergehenden Berfen enthalten. "Denn mas hat Die Gerechtiafeit für Benieß mit ber Ingerechtigfeit? 2Bas bat bas Licht für Gemeinschaft mit ber Finfterniß? Bie stimmet Chriftus mit Belial? ober mas für einen Theil hat ber Gläubige mit bem Ungläubigen ?" "Ihr jend ber Tempel bes lebendigen Gottes, wie denn Gott fpricht: Ich will in ihnen wohnen und in ihnen mandeln, und will ihr Gott fenn, und fie follen mein Bolf fenn." "Darum gebet aus von ihnen," ben Ungerechten, ben Rindern der Finfternig, ben Gobnen Belials, ben Ungläubigen; "und fondert euch ab, und rubret tein Un-

reines an, fo will ich euch annehmen."

hier ift ber Grund, warum wir feinen weitern Umgang mit gottlosen Menfchen haben follen, als burchaus nothwendig ift. Es fann ebenso menig Gemeinschaft zwischen ten Gerechten und Ungerechten ftattfinden, als gwischen Licht und Finfterniß. Da Chriftus feine Gemeinschaft mit Belial haben fann, fo fann fie auch fein Glaubiger mit einem Unglaubigen haben. Es ift abgeschmadt, fich einzubilten, bag irgend eine mabre Bereinigung ober Bemeinschaft ftattfinden tonne zwischen zwei Personen, wovon die eine in ter Finsterniß bleibt, und bie andere im Lichte mantelt. Gie fint ja tie Unterthanen von zwei entgegengesetten Reichen. Gie banbeln nach gang verschiedenen Grundfagen, fie haben ein gang verschiedenes Biel, und es wird baber nothwendig folgen, bag fie häufig, wenn nicht immer, auf verschiedenen Wegen geben werden. Wie tonnen fie gufammen mandeln, außer fie ftim= men mit einander überein, und tienen beide entweder Chrifto oder Belial?

Und was find die Folgen, wenn wir diese Unweisung nicht befolgen, wenn wir nicht ausgeben von gottlofen Menfchen, fondern einen freundschaftlichen Umgang mit ihnen beginnen ober fortseten ? Es ift möglich, daß es nicht unmittelbar einen fichtbaren, übeln Erfolg haben wird; auch ift faum zu erwarten, daß es uns fogleich zu irgend einer ausbrechenden Cunte ober Bernachläffigung einer offenbaren Pflicht verleiten mag. Aber es mird bie Grundlage ber Religion untergraben, es wird nach und nach unfern Gifer fin Gott bampfen, es wird unbemertt die Brunftigfeit bes Beiftes, welcher unsere erfte Liebe begleitete, abfühlen. Obiden fie sich nicht offen gegen bas ertlären mögen, was wir sagen ober thun, so wird boch ibr Weist unmerklich auf unsern Geist einwirken, und ibn zu ber gleichen Lauigkeit und Gleichgültigkeit gegen Gott und göttliche Dinge verleiten. Es wird alle Triebsedern ber Seele lähmen, unsere geistliche Kraft schwächen, und uns verantassen, auf ber Lausbahn, die uns vergeset ift, immer

langsamere Schritte zu machen.

Ter unnöldige Umgang mit gottlosen Menschen wird bas Auge unserer Seele verdunkeln, womit wir Den schauen, ber unsichtbar ist, und unser Vertrauen in Gett vermindern. Er wird nach und nach unsern "Geschmad für die Kräfte ber zufünftigen Welt" verringern, und die Hoffung töbten, durch welche wir "gesegnet wurden mit bimmtlischen Gütern." Er wird unbemerkt die Flamme ber Liebe auslösschen, welche vorher uns fähig machte zu sagen: "Wenn ich nur Dich habe, so frage ich nichts nach Himmel und Erde!" So wird die Wurzel aller wabren Religion, unsere Gemeinschaft mit dem Bater und dem Sohne, angegriffen.

Auf eine ebenso unmerkliche Weise werten wir geneigt, wieder zur Welt zurückzusehren, welcher wir faum entrennen waren; zur Tleischeslust, Augenlust und hoffartigem Leben, und alles dieses geschieht durch ten bosen Geist, welcher Gra durch seine Schlaubeit verführte, ehe wir seine Angriffe gewahr ober und irgend eines Berlustes be-

wußt werben.

Es ift auch nicht blos die Weltliebe in allen ihren Zweigen, welche nothwendigerweise bei uns einschleicht, während wir mit Weltmenschen mehr Umgang haben, als die Pflicht erbeischt, sondern sebe andere boje Leidenschaft und Gemuthsstimmung, welcher die menschliche Zeele unterwersen ift besonders Stolz, Eitelkeit, Tatelsucht, bojer Arzwehn, Rachsucht. Wir wissen, wie tieses Alles im llebersluß vorbanden ist in den Menschen, die Gott nicht kennen. Und es kann nicht anders senn, diese Eigenschaften werden sich denen mittheilen, welche häusigen und freiwilligen Umgang mit Weltmenschen pflegen, sie drücken sich am tiessten bei denen ein, welche keine Gesahr abnen, vornämlich, wenn sie eine besondere Zuneigung für diesenigen hegen, welche Gott nicht lieben und mit denen sie vertrauten Umgang haben.

In Allem, was ich bisher gefagt habe, nahm ich an, baß bie Perfonen, mit benen ihr Umgang habet, nur solche fine.

welche man "eine gute Art von Lenten" heißt: folde, bie man in ber Sprache bes Tages leute von wurdigem Charafter nennt. 3ch habe angenommen, baß fie frei find von Gluchen, Profanitat, Cabbatbbrechen, Trunfenbeit, Ungucht, von Unehrlichfeit, Yugen und Berlaumbung, furg, ganglich frei von ausbredenten Laftern jeter Art. Bon Solchen jollte Beter, welcher nur Die Furcht Gettes bat, fern bleiben. Aber ich fürchte, ich habe eine Boransjegung ges . macht, Die faum zugegeben werten werten fann. 3ch fürchte, einige ber Leute, mit benen ihr mehr Umgang habet, als eure Beidafte nothwentig erfordern, verdienen nicht eine gute Urt von Leuten genannt zu werben. Leben nicht einige von benen, mit welchen ihr vertrauten Umgang pfleget, in offenbaren Gunden? Und wiffet ihr nicht, bag alle Lafter anstedender Ratur find ? benn mer tann Dech anruhren, ohne besudelt ju merden ?

Ich babe gleicherweise vorausgesetzt, daß die Weltmenschen, mit welchen ihr häusigen Verkehr babt, tein Verlangen haben, ihren eigenen Geist euch mitzutheilen, oder euch zu veranslassen, ihrem Beispiel zu folgen. Aber dieses ist auch eine Voraussetzung, welche kaum zugegeben werden kann. In viesen Fällen mag es ihr Interesse seyn, wenn ihr auch Theilnehmer ihrer Sünden seyd. Aber abgeseben davon, wünscht nicht Icdermann, mehr oder weniger, seine Vefannten zu seiner Meinung oder Parthei zu bringen? Ebenso wie alle guten Menschen sich bestreben, andere so gut zu machen, als sie selber sind, so bestreben sich auch alle bösen Menschen, ihre Gesen

fellschafter fo boje zu machen, als fie felber find.

Wenn ter Umgang mit weltlich gestunten Menschen feine andere üble Einwirkung auf euch hat, so wird er sicherlich in unmerklichen Graden euch weniger himmlisch gestunt machen. Er wird eurem Gemüthe eine Neigung geben, welche eure Seele beständig nach der Erde niederzieht. Er wird euch, ohne daß ihr es euch bewußt seyd, geneigt machen, euch wiederum der Welt gleich zu stellen. Ihr werdet wieder in den Leichtssun und in die Zerstreuungen versallen, denen ihr entronnen waret, in den überstüssigen Kleiderstaat und die nichtigen, unnühen Gespräche, welche euch etwas Abscheuliches waren, als eure Seele lebendig in Gott war. Und ihr werdet täglich sowohl in Worten, als Werten mehr und mehr von der Einfachbeit abweichen, mit welcher ihr einst die Lehre Gottes unsers Heilandes ziertet.

Und wenn ihr fo weit gebet, euch ber Welt gleich ju ftellen, fo ift taum gu erwarten, bag ibr ba fteben bleiben merbet. Ihr werbet in einer furgen Zeit weiter geben, wenn ihr einmal ben Fußbalt verloren habt und anfangt, berabgualeiten, fo ift es hochit mabricheinlich, ihr merbet nicht fteben bleiben, bis ihr felbit in einige ber ausbrechenden Gunben verfallt, welche eure Wefellichafter vor euren Augen ober Dhren begeben. Die Furcht und ber Schreden, ber euch zuerft befiel, wird nach und nach verschwinden, bis ihr euch endlich

überredet laffet, ibrem Beifpiel gu folgen.

Aber fo gefährlich es ift, vertrauten Umgang mit Mannern ju baben, Die Gott nicht fennen, fo ift es noch geführlicher, Umgang mit Weibern von biefem Charafter gu haben, ba fie im Allgemeinen einnehmender find, ale Manner, und eine weit größere Ueberredungsgabe beftgen, besonders wenn fie angenehm in ihrer Person ober in ihrer Unterhaltung find. Man muß mehr ale Mann fenn, wenn man Umgang mit einer Solden ohne Berluft baben fann. Benn ihr auch feine thorichte ober unbeilige Begierbe empfindet, (und wer fann euch ficher tagegen ftellen), fo ift es boch faum möglich, bağ ibr nicht mehr ober minter eine unschickliche Weichheit fühlt, Die euch weniger willig und weniger fabig macht, euch felbst ju verleugnen und euer Kreug täglich auf euch ju nehmen. Und wir miffen, bag nicht nur bie hurer und Chebreder, sondern auch die "Weichlinge," Die vergartelten Nachfolger eines felbstverläugnenden Meistere, "feinen Theil haben werden an dem Reich Chriffi und Gottes."

Diefes find Die Folgen, welche gewiß, obichon vielleicht langfam, auf bas Bermijchen ber Kinder Gottes mit ben Beltmenichen erfolgen muffen. Und daturch mebr, ale burch irgend etwas Unteres, fint tie Leute, welche Methoriften beigen, in Wefahr, ihr geiftliches Leben gu verlieren. Es geschieht jedoch mit guter Absidt und aus einem aufrichtigen Berlangen, Die Ebre Gottes ju befordern, bag viele von ihnen fich in vertraute Unterhaltung mit Leuten einlaffen, Die Gott nicht fennen. Ihr habt vielleicht eine hoffnung, fie vom Schlaf gu erweden und fie ju überreben, bas ju fuchen, mas gu ihrem Fricten bient. Aber wenn ihr nach einer gehörigen Probezeit keinen Gindruck auf fie machen konnet, fo wird es weise fenn, fie Gott gu übergeben, fonft möchtet ibr eber Schaden von ihnen leiden, als ihnen Gutes thun. Denn wenn ihr ihre Bergen nicht gum Simmel erheben fonnet, fo werben fie

eure gur Erbe herabziehen. Daher giehet euch bei Beit gu-

rud, "gehet aus von ihnen und fondert euch ab."

Aber wie kann man bieses thun? Was ist bie leichteste und wirksamste Methode, und von Weltmenschen abzus moern? Bielleicht werden die solgenden Anweisungen es denen deutlich machen, welche munschen, den Willen Gottes zu wissen und zu thun.

Erfte no: Labet keine Weltmenschen in ener Saus ein, außer aus ganz besonderer Beranlassung. Erwiedert ihr: "aber Höslichteit verlangt dieses, und die Religion ift doch ge-wiß kein Feind der Höslichkeit." Ich antworte, ihr könnt höflich senn, hinlänglich höflich, und doch sie in gehöriger Entfer-

nung halten.

Iw eitens: Unter keinen Umftänden nehmt irgend eine Einladung von Weltmenschen an, niemals laßt euch bewegen, einen Besuch zu machen, außer ihr wünschet wieder besucht zu werden. Sie mögen ihren Besuch zwei oder dreimal wieder-holen, aber wenn ihr euch enthaltet, ihn zurüczugeben, so wird der Besuchende es bald müde werden. Er wird dadurch beleitigt werden. Macht euch darauf zum Boraus gefaßt. Es ist besser, Gott zu gefallen und Menschen zu mißfallen, als

Menfchen zu gefallen und Gott zu miffallen.

Drittens: Es ift möglich, daß ihr mit Weltmenschen befannt fend, ebe ihr felbit Gott tennt. Bas ift bann bas Befte, bas ihr thun tonnet? Zuerft, erlaubet eine binlangliche Zeit zur Probe, ob ihr nicht burch Beweisgrunde und liebevolle Ermahnungen fie veranlaffen tonnt, ben beffern Theil zu mablen. Sparet ba feine Muhe, sondern gebraudet euren gangen Glauben und Liebe, ringet mit Gott für fte. Wenn ihr nach Diesem Allem nicht feben tonnt, bag irgend ein Eindruck auf fie gemacht murbe, bann ift es eure Pflicht, euch fachte von ihnen gurudzugiehen, damit ihr nicht mit ihnen verwickelt werdet. Diefes fann in einer furgen Beit leicht und ruhig gethan werden, indem ihr ihre Besuche nicht erwiedert, aber ihr mußt erwarten, daß fie fich über euern Sochmuth und Unfreundlichfeit aufhalten, wenn nicht in euer Besicht, boch hinter euerm Ruden, und tiefes tonnt ihr wohl ertragen, um eines guten Wemiffens willen. Es ift die Schmach Christi.

Als es Gott gefiel, mir (in meinem 22. Jahre) einen festen Entichluß zu geben, nicht nur ein Ramen-, sondern ein mahrer Chrift zu werden, so waren meine Befaunten

so unwissend binfichtlich Gottes, als ich felbst. Ich versuchte in meiner Schwachheit ihnen gu belfen, ber umfonft. Mittlerweile fand ich burch traurige Erfabrung aus, bag fogar ibre sogenannte barm loje Unterhaltung alle meine guten Entichluffe bampite. Aber wie ibrer los zu werben, mar bie Frage, welche ich wieder und wieder in meinem Gemuth überlegte. 3d fah feinen antern Ausweg ale ben, bag es Gott gefiele, mich in ein anderes Collegium ju versetzen, und Er that fo, auf eine Weise, Die gegen alle menf bliche Wahrscheinlichfeit mar. - 3ch murbe gu einem Mitglied eines Collegiums gemäblt, mo id nicht eine Perfon tannte. Ich fab vorber, bag eine Menge teute fommen murben, mich ju feben, entweder and Neugierde, Freundschaft oder Boflichteit, und bag ich Unerbietungen von neuen und alten Befanntschaften baben murbe; aber ich batte nun meinen Plan fer gemacht. Indem ich gleichsam in eine neue Welt eintrat, fo eutschloß ich mich, feine Befanntichaften aufe Gerathemehl zu michen, fondern blos folde ju mablen, von benen ich Grund batte, ju glauben, fie wurden mir auf meinem Bege jum himmel belfen. Deshalb beobachteie ich febr genan tie Gemutheart und bas Benehmen von Allen, Die mich besuchten; ich fant, bag ber grofiere Ibeil Gott weder liebte noch fürchtete. 3ch fonnte nicht erwarten, daß fie mir Gutes thun murben. 2Benn baber irgend einer von tiefen ju mir tam, fo betrug ich mich fo beflich. als ich nur fonnte. Aber auf die Grage: "Bann werden Gie gut mir fommen ?" gab ich feine Untwort, und nachbem fie einigemal gefommen waren und ausfanden, bag ich noch immer verweigerte, ten Besuch gurudzugeben, fo fab ich fie nicht mehr. Dant fen Gott, Diefes ift meine unveränderliche Regel feit fechzig Jahren gewesen. 3ch fab voraus, bag man mich vielfältig tabeln werde, aber tiefes beunrubigte mich nicht, benn ich mußte mohl, bag es mein Beruf mar, "burch bofe und aute Berüchte" ju geben.

Ich rathe daber ernstlich Allen von euch, welche entschlossen sind, nicht nur beinahe, sondern ganz und gar Ehristen zu werden, den gleichen Plau zu befolgen, so sehr er auch dem Fleisch und Blut entgegen seyn mag. Prüstet genau, von welchen unter ihnen ihr Grund habt zu glauben, daß sie Gott fürckten und recht ihnn. Nehmt sie dann als würdig in eure Befanntschaft auf, verkehrt bei allen Gelegenheiten frei und gerne mit ihnen; laßt dagegen Alle, die nicht diesen Charafter haben, sanst und ruhig sallen. So

gutmuthig und gefühlvoll ste auch senn mögen, sie werden euch von teinem wahren Rugen seyn. Wenn sie euch auch nicht in äußerliche Sunden verleiten, so werden sie dech ein beständiger hemmschuh für eure Seele seyn, und euch hindern, mit Kraft und Freudigkeit in dem Kampf zu beharren, der euch verordnet ist. Und wenn irgend einer eurer Freunde, die einst wohl liesen, "sich von den heiligen Geboten zurückwenden, die ihnen einst überliesert wurden," so gebraucht zuerst jedes weise Mittel, um sie wieder auf den guten Weg zu bringen. Aber wenn ihr das nicht vermöget, so laßt sie gehen, nur empsehlet sie Gott im Gebet, gebt allen Umgang mit

ihnen auf, und rettet eure eigene Geele.

3ch rathe euch viertens, handelt vorsichtig in Begiehung auf eure Bermandten. Dit euern Eltern, fie mogen religios fenn oter nicht, mußt ihr gewiß Umgang haben, wenn fie es verlangen, und mit euern leibliden Brudern und Comeftern gang besonders, wenn fie eure Dienfte nothig haben. Ich weiß jeboch nicht, ob ibr unter irgend einer folden Berpflichtung fent, in Rudficht eurer entfernten Bermandten. Beflichteit und naturliche Zuneigung mag erfordern, daß ihr fie zuweilen besuchen solltet, aber menn fie Gott meder tennen, noch suchen, fo follte es fo felten als möglich fenn, und wenn ihr bei ihnen fend, folltet ibr feinen Zag langer bleiben, als ter Unftand verlangt. Ferner, bei wem ihr auch ju irgend einer Beit fend, getentet ber Warnung bes Apoftels : "Laffet fein faul Geschwäß aus euerm Munde geben, fontern was nüplich ift zur Befferung, ba es Roth thut, bag es holdfelig fen gu horen." Ihr habt fein Recht von biefer Regel abzuweichen, jonft "betrubet ihr ben beiligen Beift Gottes."

Auf diese Beise sollen diejenigen, welche Gott fürchten und lieben, von allen denen ausgehen, die Gott nicht fürchten. Wenn sie so thun, so verheißt der herr, sie auszunehmen in seine Familie. "Ich will euer Bater senn, und ihr sollt meine Söhne und Töchter senn, spricht der allmächtige herr." Gott verpflichtet sich hier, ihnen den vollen Segen zu geben, den Er für seine geliebten Kinder bereitet hat, sowohl in Zeit, als Ewigkeit. Laßt daher Alle, welche irgend ein Berlangen nach der Gunst und dem Segen Gottes haben, erste na sich hüten, keine weitere Berbindung mit gottlosen Menschen anzutnüpsen, als der irdische Beruf oder die Fügungender Vorsehung es erfordern, und zweitens, so schnell, als

es ichidlicherweise fenn fann, alle folche icon gemachte Befannt-Schaften auflösen. Lagt fein aus folden Befanntichaften entftebentes Bergnugen, feinen erhaltenen ober gu erwartenten Bewinn, in Betracht tommen, wenn es in Die Bage mit einem beutlichen, bestimmten Befehle Gottes gelegt wird. In einem folden Jalle "reiß aus bas rechte Huge," reiße bich von ber angenehmften Befanntichaft los, und "wirf fie von bir;" gieb auch alle Wedanten auf und jede Abficht, fie wieder ju fuchen. "Saue ab teine rechte Sant," burdaus entjage auch ter nutlichften Berbindung, "und wirf fie von bir." "Es ift beffer fur bid, daß bu einäugig ober mit einer Sand ine Leben eingeheft, benn daß du zwei Sante habest und werdest ins höllische Keuer geworfen." Amen.

#### Fünfundzwanzigste Predigt.

#### Das Geligwerden aus Gnade.

"Denn aus Unaben fent ihr felig geworben burch ben Glauben." Eph. 2, 8.

Alle Segnungen, welche Gott bem Menschen verlieben hat, erhalt berfelbe aus bloger Bnate, Freigebigkeit ober Bunft; aus freier, unverdienter Bunft, ba ber Menfch nicht ben geringften Unfpruch an die Onade feines Schopfere gu machen hat. Es war freie Gnabe, "die ben Menschen aus einem Erdentlofe machte und ihm einen lebendigen Athem in feine Rafe blies," ber Geele bas Bild Gottes einbraate und alle Dinge unter feine Ruge legte. Die gleiche freie Gnade verleiht uns noch bis biejen Tag Leben und Althem, und alles Uebrige. Denn nichts, was wir haben, find ober thun, fann bas Geringste von Gottes Sand verdienen. "Alles, was wir ausrichten, tas haft Du uns gegeben." Es find lauter Beweise ber freien Onade, und was von Gerechtigteit im Menschen gefunden wird, das ift die Babe Bottes.

Womit foll benn ein fundiger Menfch irgend eine ber geringsten feiner Gunden aussohnen? Dit feinen eigenen 23

I.

Werten? Rein. Baren ibrer noch fo viele ober maren fie noch fo heilig, fie find ja nicht feine eigenen, sondern Gottes. Gie find aber alle unheilig und fundig, fo bag ein jedes von ihnen eine neue Berjöhnung bedarf. Un einem verdorbenen Baum madjen verdorbene Fruchte und bas Berg bes Menfchen ift gang und gar verdorben und abideulich, indem ,ihm der Ruhm mangelt, den es an Gott haben foll," Die herrliche Gerechtigfeit, Die ber Geele ursprünglich nach bem Chenbilte ihres großen Schöpfers aufgedrudt murde. Da er baber feinerlei Berte oder Gerechtigfeit vorzubringen hat, fo ift fein Mund ganglich vor Gott verstopft.

Wenn ein fundiger Menfch Bunft bei Bott findet, fo ift es "Unade über Unade!" Wenn es Gott noch immer gefällt, frijche Gegnungen über uns auszugießen, ja ben größten aller Segen, Die Geligfeit, mas tonnen wir bagu fagen, als "Gott fen Dant fur feine unaussprechliche Gabe!" Und fo ift es, "darum preifet Gott feine Liebe gegen une, bag, ba mir noch Gunder maren, Chriftus fur uns gestorben ift, uns felig qu machen." "Aus Gnaten fent ihr felig geworden burch ten Glauben." Gnate ift ter Urfprung, Glauben Die Bedingung

bes Geligwerbens.

Damit wir nun ber Gnade Gottes nicht verfehlen, fo gebuhret es uns, forgfältig zu untersuchen:

I. Was ift der Glaube, durch welchen wir felig werden?

II. 26as heißt Geligwerden burch ben Glauben ?

III. Was haben wir auf einige Einwendungen zu antworten ?

I. Der seligmachende Glaube geht 1) weiter, als ber

Glaube eines Seiden.

Gott verlangt von einem Beiben gu glauben, "bag Er ift, und daß Er ein Bergelter fenn will benen, Die ihn fuchen," und daß man ihn suchen foll, indem man ihn als Gott verherrlicht, ihm für alle Dinge Dant faget und forgfältig barnach ftrebt, jede moralische Tugend, Berechtigkeit, Barmberzigfeit und Wahrbaftigfeit gegen feine Mitgeschöpfe gu üben. Ein Grieche, ein Romer, ja ein Bilber, mar daber ohne Entschuldigung, wenn fein Glaube nicht fo weit ging, wenn er nicht an bas Daseyn und bie Eigenschaften Gottes, an einen fünftigen Zuftand ber Belohnung und Bestrafung und an die Berpflichtungen Des Gittengesetes glaubte. Alles Dies gebort zum Glauben eines Beiden.

2) Geht ber seligmachende Glaube weiter als der Glaube eines Teusels, obsichen der lettere weiter geht, als der eines Heiten. Denn der Teusel glaubt nicht nur, daß ein weiser, allmächtiger Gott ist, dessen Gnade belohnt und bessen Gerechtigkeit bestraft, sondern auch daß Jesus der Sohn Gottes ist, der Messias, der Heiland ber Welt. Dies bekennt der unsaubere Geist, welcher aus dem Besessen schrie, Luf. 4, 34.:

"Ich weiß, wer bu bift, ber Beilige Gottes."

Thue Zweifel glaubte ter unselige Beift alle die Worte, die aus dem Munde des heiligen kamen, und was sonst heilige Männer geschrieben haben, getrieben turch den hl. Geist. Gab doch der boje Geist auch den Aposteln das herrliche Zeugniß: "Diese Menschen sind Knechte Gottes, des Allerhöchsten, die euch den Weg der Seligkeit verkündigen." So viel glaubt denn der große Feind Gottes und des Menschen, und zittert, indem er glaubt, daß Gott geoffenbart wurde im Fleische, daß Er alle seine Feinde unter die Jüße treten wird, und daß die ganze beil. Schrift durch den Geist Gottes eingegeben wurde. So weit geht der Glaube eines Teuschs.

3) Der seligmachende Glaube geht auch weiter, als der Glaube, welchen die Apostel hatten, während Christus noch auf Erden war, obschon sie so an Ihn glaubten, daß sie Alles verließen und Ihm nachsolgten, obschon sie die Macht hatten, Wunder zu thun, alle Arten von Krantheiten zu heilen, ja sogar Macht und Autorität über die bösen Geister hatten, und was noch mehr ist, von ihrem Meister ausgesandt wurden, das

Reich Gottes zu verfundigen.

4) Was für ein Glaube ist es benn, durch welchen wir selig werden? Er ist erstens ber Glaube an Christus; Christus und Gott in Christo sind die eigentlichen Gegenstände besselben. Dadurch unterscheidet er sich von dem Glauben, so-

wohl der ältern, als neuern Beiden.

Bweitens unterscheidet er sich von dem Glauben eines Tenfels dadurch, daß er keine blos spekulative, vernünftige Ueberzeugung, keine kalte, leblose Zustimmung, keine bloße Ivee im Kopfe ist, sondern eine Neigung des Herzens. Denn die Schrift sagt: "So man von Herzen glaubt, so wird man gerecht." Und "wenn du mit deinem Munde bekennest Jesum, daß Er der Herz sey, und glaubest in deinem Herzen, daß Ihn Gott von den Todten auserweckt hat, so wirst du selig."

Drittens weicht er felbst von dem Glauben ab, ben

bie Apostel hatten, mabrend unfer Berr auf Erden mar, baburch, bag er tie Nothwentigfeit und bas Berbienft feines Totes und bie Kraft seiner Auferstehung anerkennt. fennt den Tod Christi als bas einzige genngthuende Mittel an, ben Menichen vom emigen Tod zu erlofen, und feine Huferstebung als tie Wiederherstellung von und Allen gum Leben und Unfterblichteit; Er "ift Dahin gegeben um unferer Gunben willen, und um unferer Berechtigfeit willen auferftanben." Der driftliche Glaube ift alfo nicht nur eine Buftimmung jum gangen Evangelium von Chrifto, fondern eine guverfichtliche Zueignung tes fur und vergoffenen Blutes Chrifti ; ein Bertrauen auf bas Berbienft feines Lebens, feines Totes und feiner Auferstehung, ein Bertrauen in 3hn, als unjere Berfohnung und unfer leben, fur uns gegeben und in und lebend. Es ift tie gemiffe Buverficht, die ber Menfch in Gott fett, bag burch bas Berbienft Chrifti feine Gunten vergeben find und er wieder in bie Bunft Bottes verfest ift, und eine baraus entspringende Uebergabe an Chriftus, als unfere "Beisbeit, Gerechtigfeit, Beiligung und Eriojung," oder mit einem Wort, als unfern Geligmacher.

II. Was haben wir unter tem Seligmerden durch diesen Glauben zu verstehen? Was es auch in sich schließen mag, es ist ein gegen wärtiges Seligmerden. Es ist etwas, das diesenigen, welche diesen Glauben haben, jest schon auf Erden wirklich erlangen. Denn der Apostel schreibt den Gläubigen zu Ephesus und mit ihnen allen Gläubigen bis ans Ende der Welt, nicht: ihr werdet senn (obschon das auch wahr ist), sondern "ihr send selig geworden durch den

Glauben."

Ihr seyd selig geworden oder erlöst von der Sünde. Darin besteht das Seligwerden durch den Glauben. Dieses ist das
große Heil, vorher verkündigt von dem Engel, ehe Gott seinen Eingebornen in die Welt einsührte. "Du sollst seinen Namen Jesus heißen, denn Er wird sein Bolt selig machen von ihren Sünden." Weder hier, noch in andern Theilen der heiligen Schrift, sinden wir irgend eine Beschräutung dieser Berheigung; sein ganzes Bolt, oder wie es anderswo heißt: "Alle, die an Ihn glauben," will Er seligmachen von allen ihren Sünden, von der Erbsünde und von persönlicher eigener Sünde, von vergangenen und gegenwärtigen Sünden, von Sünden des Fleisches und des Geistes. Durch den Glauben an Christus werden sie erlöst von der Schuld und Macht derselben.

Buerft von ber Sould aller begangenen Gunben : benn weil bie gange Welt vor Gott ichuldig ift, fo baß, wenn Er wollte bie Gunte gurechnen, Riemand vor 3bm bestehen fonnte, und weil burch bas Gefet blos bie Erfenntniß ber Gunde tommt, aber feine Befreiung von berfelben, "barum, bag fein Fleifch burch bes Gefettes Werte por ibm gerecht fenn mag :" "Go fommt nun Die Gerechtigfeit vor Gott burch ben Glauben an Jejum Chriftum, ju Allen und auf Alle, Die ba glauben, sie werden obne Berdienst gerecht aus feiner Onade, burch Die Erlöfung, fo burch Christum Jesum geschehen ift. Welchen Gott bat vorgestellt ju einem Gnabenstuhl burch ben Glauben in feinem Blute, Damit er Die Gerechtigkeit, Die vor 3bm gilt, barbiete, indem, bag Er Gunde vergiebt, welche bis anhero geblieben war unter gottlicher Gebuld." "Chriftus hat ben Gluch hinweggenommen, ba Er ein Fluch wurde für uns." Er hat "tie Santidrift ausgelofcht, Die gegen uns mar, aus bem Mittel gethan und an bas Rreug geheftet." "Es ift baber nichts Berdammliches an benen, bie in Chrifto Jefu find."

Wenn fie befreit fint von ter Eduld, fo find fie auch befreit von Furcht, nicht von einer findlichen Furcht, welche fieabbalt, 3bn ju beleidigen, aber von aller fnechtischen Furcht. von ter Furcht, welche Pein bat; von ber Furcht por bem Born Gottes, ben fie nicht mehr langer als einen ftrengen Meifter, fondern als einen nachsichtigen Bater betrachten. "Sie haben nicht einen fnechtischen Beift, fondern einen findlichen Weift empfangen, burch welchen fie rufen : Abba, lieber Bater! Derselbige Beift giebt Beugniß ihrem Beifte, bag fie Rinder Gottes find." Gie find auch befreit von ber Furcht. obichon nicht von ber Möglichkeit, aus ber Gnabe Gottes gu fallen, und ber großen foftlichen Berbeigungen verluftig gu werden; fie find verfiegelt mit dem beiligen Beifte ber Berbeißung, welcher ift bas Pfant ibres Erbes, Cph. 1, 13. 14. Darum baben fie "Frieden mit Gott durch unfern Berrn Jefum Chriftum." Gie erfreuen fich ber hoffnung ber Berrlichkeit Gottes, und die Liebe Gottes ift ausgegoffen in ihre Bergen, burch ben beiligen Beift, welcher ihnen gegeben ift." hiermit haben fie bie Gewißheit (obichon nicht zu allen Beiten in bemfelben vollen Grate), daß "weder Tob noch Leben, weder Gegenwärtiges noch Bufunftiges, weder Sobes noch Tiefes, noch irgend eine andere Creatur, fie fcheiben fann von der Liebe Gottes, die da ift in Chrifto Jesu unserm herrn."

Sie sind ferner durch diesen Glauben ersöst von der Macht der Sünde, sowohl als von der Schuld. Daher der Apostel ertlärt: "Ihr misset, daß Er erschienen, auf daß Er unsere Sünden wegnehme und ift teine Sünde in ihm. Wer in Ihm bleibet, der sündiget nicht," 1 Joh. 3, 5. 6. Wieder: "Kindlein, lasset euch Niemand versühren, wer Sünde thut, der ist vom Teufel; wer da glaubet, der ist von Gott geboren, und wer aus Gott geboren ist, der thut nicht Sünde, tenn fein Same bleibet bei ihm und kann nicht sündigen, denn er ist von Gott geboren." Ferner: "Wir wissen, daß, wer von Gott geboren ist, der sündigt nicht, sondern wer von Gott geboren ist, der sündigt nicht, sondern wer von Gott geboren ist, der bewahret sich, und der Arge wird ihn nicht antasten."

Rap. 5, 18.

Ber burch ben Glauben aus Gott geboren ift, fündigt nicht: 1) burch irgend eine Bewohnbeitefunde, benn jede Bewohnheitefunde ift eine berrichente Gunte, aber Gunte fann nicht in irgend einem berrichen, ber glaubet. Roch 2) burch irgend eine vorfätliche Gunde, tenn fein Bille, fo lange er im Glauben bleibet, ift ganglich gegen alle Gunde und verabscheuet fie als tootliches Gift. Noch 3) durch irgend ein fundliches Begehren, benn er verlangt beständig ben beiligen und volltommenen Billen Gottes zu thun, und erftidt jede Reigung zu einem unbeiligen Berlangen burch bie Gnabe Gottes in der Weburt. Roch begeht er 4) fogenannte Schwachheitefunben, benn feine Schwachheiten haben nicht die Buftimmung feines Willens, und ohne diefes find fie nicht eigentliche Gunden. Daber: "Wer aus Gott geboren ift, fündigt nicht." Und ob er icon nicht fagen fann, er habe nicht gefündigt, fo "fündigt er doch jest nicht."

Darin besteht das Seligwerden durch den Glauben, schon in der gegenwärtigen Welt, es ist eine Erlösung von der Sünde und den Folgen der Sünde, gewöhnlich die Rechtsertigung genannt, welche im weitesten Sinne genommen, in sich schließt eine Besreiung von Schuld und Strase durch die Versöhnung Christi, welche sich der Sünder durch den Glauben zueignet, und eine Vesreiung von dem ganzen Leib der Sünde durch Christum, der in seinem Herzen wohnt, so daß wer so gerechtsertigt oder selig geworden ist durch den Glauben, auch wiedergeboren ist. Er ist aus dem Geiste zu einem neuen Leben geboren, "welches verborgen ist mit Christo in Gott." "Er ist eine neue Creatur, das Alte ist vergangen, siehe es ist Alles neu geworden." Als ein jest gebornes Kindlein empfängt er mit Be-

gier bie lautere Milch bes Wortes, und nimmt baburch zu, inbem er in der Kraft bes Herrn, feines Gottes, vom Glauben zu Glauben, von Gnade zu Gnade fortschreitet, bis er endlich babin kommt "ein vollkommner Mann zu werden, der da sep

in der Mage des vollkommenen Alters Chrifti."

111. Betrachten wir die Einwendung, die man gegen diese Lebre macht. Das Erste und Gewöhnlichste ift, daß man sagt, das Seligwerden oder die Rechtsertigung nur durch den Glauben predigen, heiße gegen Heiligung und gute Werfe predigen. Worauf ich erwidere: dem wäre wirklich so, wenn wir, wie Einige thun, von einem Glauben redeten, der von diesen getrennt stattfindet, aber wir reden von einem Glauben, welcher nothwendigerweise fruchtbar in allen guten Berten und

aller Beiligung ift.

Doch wir wollen biefen Einwurf naher betrachten, befonbers ba er ichon zu ben Beiten Pauli gemacht wurde, benn fogar bamals wurde gefragt: "Deben wir nicht bas Wefen auf Durch den Glauben ?" Wir antworten erstens: Alle, welche nicht ben Glauben predigen, beben offenbar bas Befet auf, entweder unmittelbar und auf eine grobe Weise Durch Ginsebrantungen und Bemerkungen, tie ten gangen Beift bes Tertes hinwegnehmen oder indirett buch Nichtangabe tes 2Geges, auf bem allein es uns möglich wird, es zu halten. Wir richten bagegen bas Gefet auf, wenn wir feinen vollen Umfang und geiftlichen Ginn darthun und Alle gu bem neuen lebendigen Weg hinweisen, auf welchem Die Gerechtigkeit Des Wesethes erfüllt werden fann, in denen, Die ba glauben. Babrend Diese Gläubigen allein auf Das Blut Chrifti vertrauen. benuten fie alle Die Gnadenmittel, welche Er angeordnet hat, thun alle die guten Werte, welche er geboten bat, und offenbaren eine beilige und himmlische Gefinnung, nämlich ben Ginn, ber in Jefu Chrifto mar.

Aber verseitet das Predigen dieses Glaubens die Menschen nicht zum Stolz? Wir antworten, bisweilen mag dies der Fall seyn, daher sollte jeder Gläubige stets der warnenden Mahnung des Apostels eingedent seyn: "Sie sind zerbrochen um ihres Unglaubens willen, du stehest aber durch den Glauben. Sey nicht stolz, sondern fürchte dich. Hat Gott der natürlichen Zweige nicht verschonet, daß Er vielleicht deiner auch nicht verschonet, darum schaue die Güte und den Ernst Gottes; den Ernst an denen, die gefallen sind; die Güte aber an dir, sosern du an der Güte bleibest, sonst wirst du auch abgehauen werben." Und mabrend er in ber Onabe beharrt, fo wird er fich auch ber andern Worte bes Apoftele Paulus erinnern, welcher gerade tiefe Ginmendung vorher fah und beantwortete, Rom. 3, 27. "Wo bleibt aber ber Rubm? Er ift aus. Durch welches Wefet ? Durch ber Berte Wefet ? Richt alfo, fondern durch bes Glaubens Befet." Wenn ein Menich gerechtfertigt murbe burch feine Werte, fo murbe er beswegen Ruhm haben. Aber ba ift fein Ruhm fur ben, "ber nicht mit Werfen umgeht, glaubet aber an den, ber die Gottlofen gerecht macht," Rom. 4, 5. Denfelben Ginn und 3wed haben Die Worte, welche dem Text, Eph. 3, 4., sowohl vorangeben, als folgen. "Gott, der ba reich ift von Barmbergigfeit Durch feine große Liebe, Damit Er uns geliebet hat, ba mir tobt waren in den Gunden, bat Er uns fammt Chrifto lebendig gemacht (benn aus Onaden fend ihr felig geworden), auf big Er erzeigte ben überschwänglichen Reichthum feiner Gnabe, burch feine Gute über une in Chrifto Jefu; benn aus Gnaben fend ihr felig geworden burch ben Glauben, und baffelbige nicht aus euch." Bon euch felber kommt weder euer Glaube, noch eure Celigfeit : "Es ift Gottes Babe," eine freie, unverdiente Gabe, ber Glaube, durch welchen ihr felig werdet, sowohl als Die Seligfeit, welche Er nach feinem eigenen Wohlgefallen, aus bloger Bunft verleiht. Dag ihr glaubet, ift eine Ermeifung feiner Onabe, und daß ihr burch ben Glauben felig werdet, eine andere. "Nicht durch die Werte, auf bag fich Niemand rubme." Denn alle unfere Berte, alle unfere Berechtigfeit vor unferm Gläubigwerben verdienen nichts vor Gott ale Berdammnig. Ebenjo wenig fommt die Geligfeit burch die Werke, Die wir thun, nachdem wir glauben : benn Gott wirfet fie bann in une, bag Er une eine Belohnung giebt für bas, was Er felbit mirfet, zeigt blos ben Reichthum feiner Onate, aber läßt uns nichts, um uns gu rühmen.

Wenn wir aber auf diese Weise von der Gnade Gottes als seligmachend oder rechtsertigend ohne alles Berdienst durch den Glauben allein reden, werden dadurch die Menschen nicht ermuthigt zum Sündigen? Es ist nicht zu leugnen, daß dies geschehen mag und wirklich geschieht; viele werden fortsahren in der Sünde, damit die Gnade desto größer werde: "aber ihr Blut sey auf ihrem eigenen Haupte." Die Güte Gottes sollte sie zur Buße leiten, und wird es auch bei densenigen, welche aufrichtigen Herzens sind. Wenn sie hören, daß viel Verge-

bung bei Ihm ist, so werden sie zu Ihm schreien, daß Er auch ihre Sunden austilgen wolle durch den Glauben, welcher ist in Jesus, und wenn sie ernstlich rusen und nicht verzagen, wenn sie Ihn suchen in dem Gebrauch aller von Ihm vererdneten Mittel, wenn sie sich nicht von irgend Jemand trösten lassen, als von "Ihm allein, so wird Er kommen und nicht zögern." Wir sinden viele Beispiele in der Apostelgeschichte, wie Gott diesen Glauben in der Menschen Ferz ausgegossen hat, gleich dem Blige, der vom Simmel herab kommt. Wie plöglich that der Kerfermeister Buße, glaubte, und wurde getaust! Dreitausend thaten am Pfingstage Buße und glaubten auf die erste Predigt Petri, und gelobet sey Gott, es giebt viele lebende Beweise, daß Er noch ebenso "mächtig ist zu retten," (selig zu machen).

Gestelbe Wahrheit wird sedoch von einem andern Gestelbtspunkte aus eine ganz entgegengesette Einwendung gemacht: "Wenn ein Mensch nicht selig werden kann durch Alles, was er thun kann, so wird das die Leute zur Berzweiflung treiben." Wahr, es wird sie dazu treiben, daran zu verzweiseln, durch ihre eigenen Werke, ihr eigenes Berdienst oder Gerechtigkeit selig zu werden, und dieses soll es auch, denn Keiner kann auf das Berdienst Ehrist vertrauen, bis er ganz auf sein eigenes verzichtet hat. Wer seine eigene Gerechtigseit geltend machen will, kann nicht die Gerechtigkeit Gottes empfangen. Die Gerechtigkeit, die aus dem Glauben kommt, kann ihm nicht gegeben werden, so lange er in die des Gese

pes vertraut.

"Aber tieses ift feine trostreiche Lehre." Der Teusel sprach, wie es seine Natur ift, ohne Wahrheit oder Scham, als er es wagte, den Menschen diesen Einwurf einzuslößen. Es ist die einzige Lehre, welche dem armen, verlornen, selbstverdammten Sünder Trost geben kann. "Wer an Ihn glaubt, der soll nicht zu Schanden werden;" "es ist allzumal ein Herr, reich über Alle, die Ihn anrusen." Hier ist Trost, so hoch, als der Hine, die Ihn anrusen." Has! Unade für Alle? Hür Zachäus, einen Kassenbetrüger? Für Maria Magdelena, eine sissentliche Sünderin?" meine ich einen sagen zu hören, "dann fentliche Sünderin?" meine ich einen sagen zu hören, "dann kann ich sogar noch auf Unade hoffen!" und das kannst du auch, du Betrübter! Gott wird dein Gebet nicht verwersen. Nein, er kann vielleicht schon die nächste Stunde sagen: "Sey getrost, deine Sünden sind dir vergeben," so vergeben, abs sie nicht mehr über dich herrschen sollen; ja, und daß "der heilige

Weift beinem Weift Zeugniß geben foll, bag bu ein Rind Gottes bift." D frohe Boifdaft! Botidaft "großer Grende, melche allem Bolt wiederfahren mird." "Bohlan Alle, Die ihr Durftig fent, tommet ber jum Waffer, tommt ber und faufet ohne Geld und umfonft." Bas auch eure Gunden fenn mogen, und wenn fie "blutroth," mehr als die haare auf eurem Saupte find, "betehret euch ju tem herrn, jo wird er fich euer erbarmen, und zu unserem Gott, benn bei 3bm ift viel Ber-

gebung."

Wenn man weiter feine Einwendung zu machen weiß, fo heißt es, bağ man bas Geligmerben burch ben Glauben nicht als die erfte Lehre, oder wenigstens nicht ohne Unterschied 21= len predigen foll. Aber mas fagt ber beil. Weift? "Einen andern Grund tann Niemand legen, außer bem, ber ba gelegt ift, Jesus Chriftus." "Wer an Ihn glaubt, foll felig werden," bas muß bas Fundament alles unferes Pretigens bleiben, es muß zuerft gepredigt werden. "But, aber nicht gu Allen." Bem follen wir ce tenn nicht predigen ? Ben follen wir ausnehmen? Die Armen? Rein, fie haben ein besonderes Borrecht, bag ihnen bas Evangelium gepredigt wird. Die Ungelehrten ? Rein. Gott hat viese Dinge ben Ungelehrten von Unfang an geoffenbart. Die Jugent ? Nichts weniger. Lagt tiefe auf jede Weife ju Chrifto tommen und verbietet es ihnen nicht. Die Gunder? Um wenieften von Allen; "Er fam, um die Gunder gur Buge gu rufen und nicht Die Berechten." Bas tenn? wenn wir irgend eine Musnahme zu machen hatten, fo maren es bie Reichen, bie Welehrten, die Angeschenen, Die moralischen Menschen, und es ift nur zu mahr, fie ichließen fich nur zu oft felbit vom Boren bes Evangeliums aus. Aber wir muffen bei ben Borten unfere herrn bleiben: "Behet und prediget bas Evangelium aller Creatur." Wenn irgent Jemand biefes Evangelium ober irgend einen Theil bavon ju feinem Berberben verfehrt, . fo muß er feine eigene Schuld tragen. Wir aber wollen reben, mas ber herr zu uns fagt.

Bu biefer Beit wollen wir gang besondere bezeugen, baff "ihr aus Gnate felig geworben fent burch ben Glauben," weil niemals bas Festhalten Diefer Lehre nothwendiger mar, als beut zu Tage. Richts als biefes fann bem Umfichgreifen ber römischen Berblendung unter und Einhalt thun. Es mare ein endloses Weschäft, Die Grethumer ber romischen Rirche nacheinander zu widerlegen, aber bas Seligwerden burch ben Glau-

ben fehlaat an bie Burgel von Allen, ur? wirft fie alle miteinander über ben Saufen. Es war Dieje Lebre, welche unsere Rirde mit Recht ben starten Telsen und Die Grundlage ber driftlichen Religion nennt, fie trieb querft bas Papfithum aus Großbrittanien, und fie ift es allein, Die es braugen halten fann. Richte Unberes, als Dieje Lehre fann Die Unmoralität, welche "bas Land gleich einer Fluth überschwemmt bat," im Baum halten. Ranuft bu Die große Tiefe tropfenweise ausleeren? Dann tannft tu ein Bolf burch lleberrebung von besondern Laftern reformiren. Lag aber "Die Gerechtigfeit, welche von Gott ift burch ben Glauben" bineingebracht werden, und es werden fich legen bie ftolgen Wellen. Dichte ale biefes fann ben Dund jener ftopfen, welche fich ihrer Schante rubmen, und offen ten herrn verläugnen, ber fie erfauft bat. Gie fonnen fo erhaben vom Wejete reben, als ber, ber es von Gott ine Berg geschrieben hat. Wenn man fie über tiefe Gache reben bort. fo modte man geneigt fenn, ju glauben, fie maren nicht weit com Reiche Gettes, aber bringe fie aus bem Gefet ins Evan= gelium, fange an mit ber Berechtigfeit bes Glaubens, mit Chriftus, tem Ente bes Gefetes fur Jeten, ber ba glaubet, und Die, welche bis jest beinabe, wenn nicht gang, Chriften gu fenn ichienen, fteben nun ba als erflärte Rinder bes Berberbens, fo weit von Leben und Geligfeit (Gott fen ihnen anabig), als die Tiefe ber Solle von ter Sohe des himmels.

Mus diefem Brunde tobt ber Widersacher fo febr, wenn "bas Celigwerden burch ben Glauben" ber Belt verfundigt wird. Aus tiefem Grunde erregte er die Erbe und bie Solle, um Diejenigen umgubringen, welche es zuerft verfundigten. Mus tiefem Grunde, wohlwiffend, bag ber Glaube allein t'e Grundlagen feines Reiches umfürgen fann, rief er alle feine Machte jufammen und mantte alle feine Lugen und Berlaumbungefunft an, ben Rampfer bes herrn ber Beerichaaren, ... Martin Buther, taran ju verhindern, daß er biefe ? bre wieder allem Bolte verfündigte. Roch durfen wir uns mundern barüber, denn wie der Mann Gottes bemertte : "Wie wurde ein bewaffneter, folger, ftarter Mann fich ergurnen, aufgehalten und zu Richts gemacht zu werden burch ein fleines Rind, bas mit einem Robr in feiner Sand gegen ihn fommt?" Befonbers, wenn er weiß, bag bas fleine Rind ihn ficherlich überwältigen und unter ten Suge treten wirt. Gerabe fo, Berr Jefus! ift beine Rraft immer "volltommen gewesen in Schmad.

heit!" Giehe daher vorwärts, bu Kindlein, das du glaubest an Ihn, und "seine rechte Sand soll tich schreckliche Dinge lehren!" Obschon du bulflos und schwach, wie ein kleines Kindlein bist, der starke Mann soll nicht im Stande seyn, vor dir zu bestehen. Du sollst ihn überwinden, unterdrücken und überwältigen, und unter deine Füße bringen. Du wirst siegreich vorwärts gehen unter dem großen herzog deiner Seligkeit, die alle deine Feinde zerstört sind, und "der Lod versichlungen ist in den Sieg."

Dant fen Gott, ber uns ben Sieg giebt burch unfern herrn Jesum Christum, welchem mit bem Bater und dem heiligen Geiste fen Lob und Preis, und Beisheit, und Dant und Ehre

und Macht und Gewalt in Ewigfeit. Umen.

### Sechsundzwanzigste Predigt.

## Die Pflicht, unsern Rächsten zurechtzuweisen.

"Du follst beinen Bruber nicht bassen in beinem herzen, sonbern bu sollst beinen Nächsten frafen, auf bag bu nicht seinerbalben Schuld tragen musses." 3. B. Mof. 19, 17.

Ein großer Theil bes zweiten, und faft bas gange britte Buch Mofis, enthalten bas Ritual- ober Ceremonial-Befet, welches ten Kindern Ifrael gegeben und ein foldes "Joch mar, bas," wie Petrus fagt, "weter unfere Bater, noch wir haben mogen tragen." Bir find befreit von bemfelben, und Diefes ift ein Theil "ber Freiheit, mit welcher uns Chriftus hat freigemacht." Es ift jedoch zu bemerten, daß viele vortreffliche moralische Borfdriften unter Diese Ceremonialgesetze gemischt find. Berschiedene von ihnen finden wir im Textfapitel; 3. B.: "Du jollft beinen Beinberg nicht genau lefen, noch bie abgefallenen Beeren auflesen, fondern bem Armen, Dem Fremdling, follit bu es laffen; benn 3ch bin ber Berr, euer Gott," 10. "Ihr follt nicht stehlen, noch lügen, noch fälschlich banbeln, einer mit bem andern," B. 11. "Dn follft teinem Hachften nicht Unrecht thun, noch berauben. Es foll Des Taglobners Lohn nicht bei dir bleiben bis an den Morgen," B. 13. "Du follft bem Tanben nicht fluchen. Du follft vor ben Blinten feinen Unftoß feten, benn tu follft bich vor beinem Gotte fürchten, benn 3ch bin ber Berr," B. 14. 211s wenn Er gefagt batte, Ich bin es, beffen Mugen über bie gange Erbe geben, und beffen Dhren für ihr Gefdrei offen find. "3br follt nicht unrecht bandeln am Gerichte, und folift nicht vorziehen ben Geringen," mas mitleidige Manner versucht fenn mogen, gu thun, "noch ben Großen ehren, fondern bu follft beinen Radften recht richten," B. 15. "Du follft fein Berleumder fenn unter beinem Bolfe," B. 16., obicon Diefes eine Gunde ift, welche menschliche Gefete niemals im Ctante maren, ju verhindern. Dann folgt: "Du follft beinen Bruder nicht haffen in beinem Bergen, fondern du follft beinen Nachsten ftrafen, auf bag bu nicht feinethalben Schuld tragen muffeft."

Um nun biefe wichtige Unweisung recht zu versteben, und fie zu unferem eigenen Geelenheil anguwenden, lagt uns be-

trachten :

I. Was ift es, bas wir ftrafen ober tabeln follen ?

II. Wer find diejenigen, Die gurechtzuweisen und befohlen wird? Und

III. Wie haben wir fie zurechtzuweisen ?

I. Lagt und betrachten : Was haben wir zu tabeln? Und mas beißt tabeln? Jemand feine Fehler fagen. Die Gunde ift Die Gade, die wir tadeln muffen, ober vielmehr ben, melder die Gunde begeht. Wir haben Alles zu thun, mas wir tonnen, um ihn von feinem Tehler gu . überzeugen, und ihn

auf ben rechten Weg zu leiten.

Die Liebe fordert von une, ihn nicht nur vor ber Gunbe gu marnen, fondern ebenfalls vor allem Brrthum, welcher, wenn man babei beharret, naturlicherweise gur Gunbe verleiten wurde. Wenn wir ihn nicht "in unferm Bergen haffen," b. b. wenn wir unfern Nachften lieben als uns felbit. fo wird es unfer beständiges Bestreben fenn, ihn vor jedem bojen Wege und vor jedem Brethum ju marnen, welcher gum Bosen verleitet.

Alber wenn wir nicht vergeblich arbeiten wollen, fo follten wir une huten, Jemand über etwas zu tabeln, bas zweifelhafter Natur ift, fur bas man gleich viel auf beiben Geiten fagen fann. Gine Sache fann mir unrecht vorfommen, baber ich mir ein Wemiffen mache, fie zu thun, und wenn ich fie thun wurde, mahrend ich noch an ihrer Rechtmäßigkeit zweifle, fo wurde ich mich saultig vor Gott machen, aber ein Underer kann nicht durch mein Gewissen gerichtet werden, er steht ober fällt seinem eigenen Meister. Taher wurde ich ihn nicht tadeln, außer über das, was offenbar und unläugbar bose ist, wie &. B. Fluchen, Irunkenheit, Sabbathschmanen u. dergl.

II. Lagt uns betrachten : Wer Diejenigen find, welche mir tabeln follen? Dieje Frage ift um fo nothwendiger, weil von vielen ernften Chriften behauptet wird, bag es Gunder gebe, welche die heil. Schrift felbit und verbietet zu tateln. Diefen Ginn hat man in Die feierliche Warnung unfere herrn in feiner Bergpredigt gelegt: "eure Perlen follt ibr nicht vor bie Caue werfen, auf bag fie Diefelben nicht gertreten mit ihren Fügen und fich wenden und euch gerreiffen." Aber Die einfache Bedeutung Diefer Worte ift: theilet nicht die Perlen, Die erhabenen Lehren ober Weheimniffe bes Erangeliums benen mit, welche ihr als thierische, in Gunten versuntene Menschen fennt, und bie feine Furcht Gottes vor ihren Mugen haben. Diefes murbe Diefe foftlichen Kleinobe ber Berachtung, und euch felbit beleidigender Behandlung ausseten. Aber jogar Diejenigen, von welchen wir miffen, daß fie nach bem Ginne bes herrn gleich hunden und Schweinen find, wenn wir fie thun feben ober reden boren, mas fie felbit miffen, bag es unrecht ift, follten wir bennoch tabeln, ober wir "haffen unfern Bruber in unferm Bergen."

Die Personen, welche wir unter "unsern Nächsten" zu verstehen haben, sind alle Menschenkinder, alle, welche die Lebensluft athmen, welche unsterbliche Seelen haben, die gerettet werden sollen. Und wenn wir uns zurückalten, dieses Umt der Liebe bei irgend welchen auszuüben, weil sie uns größere Sünder dunten, als andere Leute, so werden sie in ihrer Ungerechtigkeit beharren, und ihr Blut wird Gott von

unfern banben forbern.

Die treffend find herrn Barters Bemerkungen hierüber in seiner ewigen "Auhe der heiligen!" "Denke dir, du begegnetest einem in der Unterwelt, welchem du dieses Amt der Liebe verweigert hast, als ihr Beide zusammen unter der Sonne noch waret, welche Antwort könntest du auf seine Antlagen geben? An dem und dem Plate, zu der und der Zeit, während wir noch unter der Sonne waren, übergab Gott mich in deine hände, ich kannte damals den Weg der Seligkeit nicht, sondern suchte im Irrthum meines Lebens den Tod, und darin ließest du mich bleiben, ohne auch nur einen Ber-

fuch zu machen, mich aus bem Schlaf aufzuweden! Sättest bu mir beine Erfenntniß mitgetheilt und mich gewarnt, vor bem kommenden Born zu fliehen, weder ich noch bu wären in bie-

sen Ort ber Qual gekommen."

Gin jeder baber, ber eine Geele gu retten bat, bat ein Recht, Diefen guten Dienft von bir gu verlangen, boch biefes foliegt nibt in fich, bag wir biefes Jedermann in gleichem Grade ichuldig jegen ; es ift im Gegentheil unbestreitbar, baß wir tiefe Pflicht Einigen mehr fculbig fint, ale Anderen. Colche fine erftens unfere Eltern, wenn wir folche haben, die es bedürfen, oder unfer Chegemahl und unfere Rinder, welche und jo nabe fteben, als unfere Eltern. Nachft zu biefen tommen unjere Bruder und Schwestern und nachber unsere Berwandten, wie fie mit und naber oder ferner verbunden find, entweder burch Blut ober Beirathen. Unmittelbar nach tiefen fommen unfere Dienstboten. Bulett fommen in ihren verichiedenen Graten unfere Landsleute, unfere Mitburger, und Die Mitglieder ber burgerlichen ober religioien Gesellschaft. ber wir angeboren. Die Lettern haben einen besonderen Unfpruch an unfere Dienfte, ba wir miffen, bag biefe Wefellschaften gebildet find mit gerabe ber Absicht, - über einander gu wachen, ju dem Endzwed, bag wir feine Gunden an unserm Bruder hingehen laffen.

Wenn wir vernachlässigen, irgend einen von diesen zu ermahnen, wenn eine gute Gelegenheit dazu sich darbietet, so gehören wir ohne Zweisel unter diesenigen, welche ihren Bruder "hassen in ihrem Herzen." Und wie schwer ist das Urtheil tes Apostels gegen die, welche dieser Berdammung anheimsallen! "Er, der seinen Bruder haßt," obsichon er nicht in Worte oder Ibat ausbricht, "ist ein Mörder, Todtschläger, und ihr wisset," fährt der Apostel fort, "daß sein Todtschläger hat das ewige Leben in ihm bleibend." Er hat nicht den Samen in seine Seele gepflanzt, welcher ins ewige Leben heranwächset, mit andern Worten, er ist in einem solchen Justande, daß, wenn er tarin stirbt, er nicht das Leben schen fann. Aus diesem solgt ganz einsach, daß tieses zu vernachlässisch feine geringe Sache ist, sondern unsere endliche Seligkeit in große

Gefahr fett.

111. Last uns die hauptfrage betrachten: Wie, auf melde Weise follen wir den fehlenden Bruder tadeln ober gurechtweisen?

Es ift nichts Leichtes, Dieses auf Die rechte Art zu thun,

obgleich es für ben Einen weniger schwierig ist, als für ben Andern, denn es giebt Personen, welche besonders dazu geeignet sind, entweder von Natur oder durch lebung, oder Gnade. Sie sind weder durch falsche Scham, noch durch Mensichensucht gehindert, sie sind ebenso willig, als geschickt, diese Liebesarbeit zu thun. Für diese ist es daher wenig oder bein Kreuz, nein, sie haben eine Art Vergnügen dabei, neben dem wohlthuenden Bewußtseyn, ihre Pflicht gethan zu haben. Aber sey es uns auch ein größeres oder kleineres Kreuz, wir wissen, daß wir dazu berusen sind und möge es uns noch so sower fallen, wir sollen in Den vertrauen, der uns nie mehr auserlegt, als Er uns auch Gnade verleiht.

Auf welche Weise sollen wir denn unsern Bruder tadeln, daß unser Tadeln am wirksamsten ift? Laßt uns zuerst Sorge tragen, daß wir es im Geist der Liebe thun, in dem Geist zarten Bohlwollens gegen unsern Nächsten, als ein Kind unsers gemeinschaftlichen Baters, als einen, für welchen Christius starb, damit er der Seligseit theilhaftig werde. Liebe erzeugt durch die Gnade Gottes wieder Liebe. Die Liebe des Redenden wird in das herz der hörer sich verbreiten, und ihr werdet zu seiner Zeit sinden, daß eure Arbeit nicht vergeblich

war in bem herrn.

Ebenso sorgsältig sollen wir seyn, daß wir im Geist der De muth reden, hüte dich, höher von dir selbst zu denken, als du denken sollst, denn wenn du zu hoch von dir selbst denkst, so kannst du kaum vermeiden, deinen Bruder zu verachten, und wenn du nur die geringste Berachtung gegen die, welche du tadelst, zeigst, oder auch nur empsindest, so wird es dein ganzes Wert zernichten, und alle deine Arbeit wird verloren seyn. Um den bloßen Anschein von Stolz zu vermeiden, wird es oft nöthig seyn, daß wir ausdrücklich erstären, uns auf keinerlei Weise einen Borzug über ihn anmaßen zu wollen, und daß wir, während wir das, was böse ist, tadeln, das Gute, das in ihm ist, anerkennen, und Gott dasur preisen.

Ferner ist es nöthig, ebenso wohl im Geiste der Sanftmuth, als Demuth zu sprechen. "Des Menschen Born thut nicht, was vor Gott recht ist." Born, obgleich er sich mit dem Ramen Eiser schmücken will, erzeugt wieder Born, nicht Liebe, noch heiligung. Wir sollten daher mit aller möglichen Sorgsalt sogar den Anschein davon vermeiden, und keine Spur davon in Blick, Gebehrden oder im Lon der Stimme

an ben Tag legen, sondern in unferm gangen Mengern einen

liebenden, temutbigen, fanften Geift offenbaren.

Bu gleicher Zeit sebet zu, daß ihr euch nicht selbst vertraut. Sest tein Zutrauen in eure eigene Weisbeit, Gewandtheit oder Käbigleiten irgend einer Art. Für den Ersolg von allem, was ihr sprecht oder thut, vertraut nicht auf euch selbst, sondern auf den großen Urbeber ieder guten und vortrefflichen Gabe. Taber, während ihr redet, erhebet euer Herz beständig zu Ihm, der Alles in Allem wirft, und was in einem bestent en Geift gesprochen wird, wird nicht zu Boden fallen.

So viel von tem Beift, in tem wir fprechen follen, wenn wir unfern Rachten tabeln ober gurechtweisen. 3ch will nun

von bem außern Benehmen reden.

Wie baufig bat ein freimutbiger Ausbruck von herzlichem Boblwollen, bemman bem Tabel vorangeben ließ, verursacht, baß ber Jabel obne Widerwillen in bas herz aufgenommen wurde! Damit kann man viel mehr ausrichten, als mit ber bochgerühnten Schneichelei, beren sich die Weltmenschen bedienen. Schweit euch nicht, die uninteressirte Liebe, die ibr füblet, auf eine einfache, kunftlose Weise zu bekennen. Wenn ibr füblet, baß Gott diese Flamme in euren herzen angegündet bat, so verberget sie nicht, lasset ibr vollen Lauf! Sie wird gleich dem Blig durchdringen. Der hartnädige, der Kartberzige wird vor euch zerschmelzen und erkennen, daß Gott in Wahrheit mit euch ist.

Dbichon die Sauptfache beim Burechtweisen ift, ce im rechten Beift ju thun, fo find body verschiedene fleine Umftande in Betracht bes außern Benehmens, welche von großer 2Bichtigteit find, nicht zu überseben. Wenn bu tatelft, fo thue es mit großer Ernithaftigteit, fo daß, ta bu wirflich im Ernft bift, du auch ebenfo erscheinft. Ein fpaghafter Borwurf macht wenig Cindruck und ift hald vergeffen, wenn er nicht gerategu beleidigent aufgenommen mirt, als ob bu tie Perfon lächerlich machen wolltest, Die bu tabelft. Um wenigsten nehmen tiefenigen, welche felbit nicht gewohnt find, Scherze gu machen, es gut auf, wenn man Scherze mit ihnen macht. Gin Mittel, bem, mas du fagft, ein ernsthaftes Unseben zu geben, ift, fo oft, als es angeben fann, Die Worte ber beil. Schrift zu gebrauchen. Das Wort Gottes hat auch in vertraulicher Unterhaltung eine befondere Rraft, und ber Gunber, wenn er es am wenigsten erwartet, fühlt, bag es "icharfer ale ein zweischneidig Schwerdt" ift.

II.

Doch giebt es einige Ausnahmen von bieser allgemeinen Regel bes ernstlichen Tatelns. In einigen Fällen mag wohl angebrachter Scherz tiefer eintringen, als das soliteste Argument. Aber dieses findet nur statt, wenn wir es mit benjenigen zu thun haben, die ohne Religion sint. Da mögen wir bisweilen der Anweisung Salomo's folgen: "Antworte einem Narren nach seiner Narrheit, sonst möchte er weise in

feinen eigenen Augen fenn."

Die Art des Tavels muß sich auch nach der besondern Gelegenheit richten, die ihn hervorruft. Manchmal magst du es nöthig sinden, das, was du zu tadeln hast, aussührlich auseinanderzuseten. Bu andern Zeiten mag es besser sewn, wenige Worte, vielleicht nur einen einzelnen Spruch, anzusühren, oder auch nur den Tadel durch eine Gebehrde, einen Seuszer oder einen Blid auszudrücken, besonders wenn die Person, die man zurechtweisen will, unser Borgesetter ist. Häusig wird diese Urt von Zurechtweisung, von der Kraft Gottes begleitet, eine weit bessere Wirkung haben, als eine lange Auseinanderschung.

Besonders bemerke, was Salomo sagt: "Ein Wort zu seiner Zeit ist sohr lieblich." Freisich, wenn wir von der Borsehung berusen werden, Jemand zurechtzuweisen, welchen wir wohl nicht leicht wiederschen werden, so haben wir die Gelegenheit zu benutzen, und zu reden, son es "in Zeit" oder "zur Unzeit;" aber bei benen, welche wir immer Gelegenheit haben zu sehen, sollten wir eine günstige Gelegenheit abwarten, wenn der, ben wir zu ermahnen haben, bei guter Laune ist oder wenn er uns darum befragt, wenn sein Gemüth sanft und milbe gestimmt ist, und bann wird Gott bich sehren, wie zu reden, und seinen Segen zu dem Gesprechenen

geben.

Alber hier laßt mich ench vor einem Frethum warnen. Es gilt für eine unbestreitbare Regel: "Bersuche nie einen betrunkenen Menschen zu tadeln." Der Ladel, sagt man, ist dann hinweggeworsen und kann keine gute Wirkung haben. Ich darf nicht so sagen, denn ich habe nicht wenige deutliche Källe vom Gegentheil gesehen. Dier ist einer: Als ich vor einigen Jahren an einem Mann in Moorselts vorbeiging, welcher so sehr betrunken war, daß er kaum stehen konnte, gab ich ihm eine Schrift in seine Hand. Er sah sie an und sagte: "Ein Wort — ein Wort an einen Trunkenbolt, — tas bin ich — Kerr, herr! ich thue unrecht, — ich weiß, ich thue unrecht — erlauben Sie mir, ein wenig mit Ihnen zu reten."

Er hielt mich bei ber hand eine volle halbe Stunde lang, und ich glaube, er hat feither fich nicht mehr betrunten.

3ch bitte end, Bruter, bei ter Gnate Gottes, verachtet nicht arme Trunfenbolde! Sabt Mitleiden mit ihnen! Cend bringend mit ihnen gur Zeit und Ungeit! Laft nicht Scham oter Menschenfurcht euch verbindern, Diese Brante aus tem Gener zu reifen, viele von ihnen verurtheilen fich felbit, aber fte verzweifeln, fie baben teine hoffnung, bem Lafter entrinnen ju tonnen, und fie finten immer tiefer und tiefer, weil Miemand irgent eine hoffnung für fie bat! "Gunder anderer Urt," jagte ein ehrmurtiger alter Prediger, "babe ich häufig tennen gelernt, Die fich ju Gott befebrien. Aber einen babituellen Trunfenbold, ter fich befebrte, babe ich noch nicht gefeben." Aber ich babe fünfbundert, vielleicht fünftausent gefannt. 2Bie! bift Du vielleicht einer, der Du tiefe 2Borte liefent? Dann hore bas Wort bes herrn! ich habe eine Botichaft von Gott an bid, o Gunter! Go jagt ber Berr, wirf beine Soffnung nicht meg, tenn ich babe bich nicht vergeffen. Wer bir fagt, "es giebt feine Gulje fur tid," fpricht bie Eprache beffen, ber ein Lugner von Anfang an gewesen ift! Edaue auf! Gieb' tas Lamm Gottes, tas tie Gunten ber Welt binmeg nimmt! Diefes ift ter Jag tes Beils fur beine Geele: blos fiche ju, bag bu nicht 3bn verachteft, ber ba fpricht! Werabe jest fagt Er zu bir: "Mein Cobn fep guten Muthes, beine Gunden find bir vergeben!"

Ihr abec, die ihr fleißig send in tieser Liebesarbeit, sebet zu, daß ihr nicht entmutbigt werdet, wenn ihr auch, ob ihr son euer Bestes getban habt, feine gegenwärtige Frucht seben solltet. Ihr habt Getulo nöthig und dann, "nachdem ihr tarin den Billen Gottes getban habt," wird die Ernte son tommen. Werdet nicht "müde, Gutes zu thun, denn zu seiner Zeit werdet ihr ernten, wenn ihr nicht nachlasset." Abmt Abrabam nach, welcher "obne Hossinung glaubte auf Hossinung." "Laß tein Brod über das Wasser sahren, so wirst du es sinden auf lange Zeit."

Ich habe nur noch wenige Worte für euch, meine Brüder, welche gewöhnlich Methodisten genannt werden, bingugusügen. Ich habe niemals von irgend einer beträchtlichen Auflebung in der Religion gehört oder gelesen, welche nicht mit einem Geiste der Jurechtweisung begleitet war, und ich glaube, es kann nicht anders senn, denn was ist der Glaube, wenn er nicht in der Liebe thätig ist? Als die gegenwärtige Aussehung

vor ungefähr fünfzig Jahren in England anfing, singen alle die, welche Ih.il daran nahmen, alle sogenannten Methotisten, überall an, Sünder aller Art zu ermahnen und ihnen ihre Sünden vorzustellen. Dies thun in der Ihat Alle, die gerecht geworden sind durch den Glauben, und Frieden mit Gott haben durch Jesum Christum. Kommt Brüder, in Gottes Namen, laßt uns wieder ansangen! Reich oder arm, laßt uns Alle ausstehen, wie ein Mann! Aus jede Weise laßt Jedermann "seinen Nächsten strafen, auf daß wir nicht seinethalben Schuld tragen mussen, dann wird Gott uns segnen und die Welt Ihn surchten lernen. Amen.

# Siebenundzwanzigste Predigt.

# Wie wir allen Menschen zu gefallen suchen sollen?

"Es fielle fic aber unter und ein Seglicher alfo, bag er seinem Rächften gefalle jum Guten, jur Beperung." Rem. 15, 5.

Thne Zweisel ist die hier vergeschriebene Pslicht eine für alle Menschen verbindliche, wenigstens für Alle, welche das geschriebene Wort Gottes baben. Die Person, der ein Jeder gefallen soll, ist se in Rächsten. Die Person, der ein Jeder gefallen soll, ist se in Rächsten. Dies baben wir dabei zu bemerken, was derselbe Apostel sagt bei einer ähnlichen Gelegenbeit: "Ist es mögslich, so viel an euch ist, so babt mit allen Menschen Frieden." Auf gleiche Weise baben wir allen Menschen zu gefallen, wenn es möglich, es ist Etwas, was noch nie Jemand gethan hat oder ze thun wird. Aber last uns nur alle Mübe geben, es zu thun, was auch die Felgen seyn mögen, so ersülsten wir unsere Pslicht.

Wir mogen ferner bemerten, auf welche bewunderungswürtige Beije ter Apostel biese feine Beriarift beschräntt, benn wenn fie ohne alle Beschränfung besolgt wurte, möchte fie bie unheilbringentien Jelgen nach sich ziehen. Wir wer-

ben angewiesen, ihnen gu ihrem Besten gu gefallen; nicht im Allgemeinen ibnen ober und felbit gu gefallen, viel weniger ihnen zu ihrem Schaben zu gefallen, welches fo oft, ja beständig gethan wird von benen, welche nicht ihren Rachften lieben, wie fich felbft. Auch ift es nicht blos ihr zeitliches 26ohl, welches wir im Muge haben follen, wenn wir unfern Mitmenichen ju gefallen juchen, fondern mas von viel großerer Wichtigkeit ift, wir haben es jo gu thun, baß fein geiftliches und ewiges 2Bohl dadurch befordert, daß er badurch mei= fer und beffer, beiliger und gludlicher gemacht werde, jowohl in ber Beit als Ewigfeit.

Um biefen Zwed zu erreichen, weiß ich feinen beffern Weg anzugeben, als ben, bag wir

I. Die hinderniffe entfernen, und

Il. Die Mittel gebrauchen, welche bireft gu biefem Endzwed führen.

1. Allen, welche munichen, "ihrem Nachften zu feinem Beften und zu feiner Befferung gu gefallen," rathe ich, Alles gu vermeiden, mas geeignet ift, weifen und guten Menschen, Meniden von gejundem Berftante und mabrer grömmigfeit, ju migfallen. Graufamfeit, Bosheit, Reid, Sag und Rache migfallen allen meifen und guten Menschen, allen, welche mit gefundem Berftande und achter Frommigfeit begabt find. Gine andere Gemuthestimmung, Die nabe mit ben erwähnten bofen Leidenschaften verwandt ift, und febr gewöhnlich im Leben gefunden wird, ift, mas man boje Laune nennt. Gieb dir alle Mube, Diese zu vermeiden und mas irgend eine Alehn= lichfeit Damit bat, - als Bitterfeit, Sarte, murrifches Wefen, Eigenfinn und Berdrieglichfeit, - wenn bu beinem Nachften ju feinem Beften und ju feiner Befferung gefallen willft.

Nächft Graufamfeit, Boobeit und bergleichen, wie fie fich in Wort und That offenbaren, ift Michts jo widerwärtig, nicht nur Leuten von Bernunft und Religion, fondern jogar allen Menfeben, als Stolz und Sochmuth, und ihre Früchte, ein anmaßendes übermuthiges Betragen. Gogar ungewöhnliche (Belebrfamteit, vereint mit glängenden Talenten, wird biefes nicht gut machen, tenn ein Mann von ten ausgezeichnetften Gaben, wenn er bodmuthig ift, wird von Bielen verachtet und von Allen gehaßt werden. - Wer baber begehrt, feinem Rachfen ju finem Beften ju gefallen, muß Corge tragen, tiefen Stein tes Unfroges ju vermeiben. Conft wird gerade ber

Stolg, welcher ihn antreibt, tie Achtung feines Radften gu

suchen, ihn unsehlbar verbindern, fie zu erlangen.

Beinabe ebenso widerwärtig und abstoßend, als Sochmuth, ist den meisten Menschen ein leidenschaftliches Temperament und Betragen. Menschen von milver Gemuthsart surchten sich sogar, mit solchen Leuten Umgang zu haben; und Niemand ist gerne im Umgang mit ibnen; da bäusig svielleicht wenn man nichts weniger erwartete) Ausbrüche vortommen, welchen man sich nicht zum zweiten Mal aussetzen maz. Daber haben leidenschaftliche Menschen selten viele Frenade, wenigstens nicht auf lange Zeit. Wenn du daher verlaugst, deinem Nächsten bleibend zu gesallen zu seinem Besten, so vermeide, so viel als möglich, alle Leitenschaftlichkeit.

Beherzige ferner ben Rath bes Apostels: "Leget ab die Lügen." Ein berühmter Schriftseller bemerkt mit Recht, daß won allen Lastern, bas Lügen noch niemals einen offenen Bertheitiger gefunden habe. Und da das Lügen niemals lobenswürdig, noch unschuldig sehn kann, so kann es auch nie das Wohlgefallen der Menschen sinden, wenigstens nicht, wenn es entlaret wird und in seiner wahren Gestalt erscheint. Folglich sollte es sorgfältig von allen denen vermieden werden, welche ihrem Rächsten zu seinem Besten, zur Besserung zu ge-

fallen wünschen.

Aber wird bas Schmeicheln, welches boch auch eine Art Lugen ift, nicht fur ein ficberes Mittel gehalten, ju gefallen ? Dit es nicht durch zahllose Erfahrung bestätigt, bag Schmeicheln Freunde und Das Cagen ber Wahrheit Feinte macht? Es ift wahr: Schmeicheln gefällt eine Zeit lang, und zwar nicht blos fdmachen Gemuthern, denn bas Berlangen, verbientes ober unverdientes Lob zu gewinnen, ift in jedes Menfchen Berg gepflangt. Aber es gefällt nur eine Zeitlang. Cobald ale Die Maste hinweggezogen und es flar wird, daß ber Schmeichler nichts mit feinen lieblichen Worten meint, fo gefallen fie uns nicht mehr und jedes Menschen eigene Erfahrung lehrt ibu Diefes. Wir miffen alle, bag, wenn Jemand fortjährt gu schmeicheln, nachdem seine Unredlichkeit entredt ift, er nicht mehr angenehm, fondern widerwärtig wird. Daher muß auch Diefer modische Weg, ju lugen, vermieben werden von Allen, welche wünschen, ihrem Nachsten bleibend zu seinem Beften gu gefallen.

Gine andere Art bes Lugens ift bie Berftellung, welche verftandigen Menschen migfällt, wenn fie auch teine Religion

haben. Coger Tereng, ein alter Beibe, ale er berfelben beschuldigt murer, autwortete mit Unwillen: "Simulare non est moum :" "Berftellung ift nicht mein Charafter." Aralift Schlauigfeit, Berichlagenbeit, Die Runft tes Betrugene, melcher Name ibr auch gegeben werden mag, find weisen Mannern ein Abiden. Gogar Diejenigen, Die is am meiften ausüben, welche geoße Runftler im Betrugen fint, lieben es nicht an andern Menjeben, noch baben fie gerne Umgang mit be-

nen, Die ibre eigene Runft an ibnen ausub n.

11. 2Benn bann Graufamfeit, Bosbeit Reit, Sag, Rachfucht, boje Laine, Stoly, Dochmuth, Borr und Leitenschaftlichfeit, wenn gugen und Berftellung, neb'e Arglift, Schlaubeit und Berfeglagenbeit, allen Menfchen migfallen, befonders ben weisen und guten Menschen, fo fonnen wir leicht baraus abnehmen, welches ber ficberfte Weg ift, ibnen gu ihrem Beften, gur Befferung gu gefallen. Dur muffen wir bedenten, bag es ju jeder Beit und an jedem Orte Leufe giebt, von benen wir erwarten burfen, ihnen nicht ju gefallen, und wir brauden uns taber nicht ju verwundern, wenn wir mit Menfchen gujammentommen, Die auf teine Weije befriedigt werden. Es ift jest noch, fo wie es vor Alters mar, als unfer herr felbit flagte: "Wem foll ich aber bies Gieschlecht vergleichen? Es ift ben Rindlein gleich, tie an bem Martte figen und rufen gegen ihre Gefellen, und iprechen : wir haben euch gepfiffen und ihr wolltet nicht tangen; wir haben euch geflaget, und ihr wolltet nicht weinen." Doch wenn wir Diese Murrfopfe fich felbit überlaffen, fo tonnen wir vernünftigemeife hoffen, 2in= bern ju gefallen burch forgfältige und bestäudige Beobachtung ber folgenden wenigen Anleitungen.

Erstene: Laft die Liebe nicht wie einen vorübergebenben Gaft euch besuchen, sondern Die beständige Gemuthoftim= mung eurer Seele fonn. Gebet ju, bag euer Berg ju allen Beiten mit mabrem, unverstelltem Wohlwollen erfüllt ift, nicht nur gegen tiejenigen, Die end lieben, fonvern gegen Bebermann. Lagt die Liebe in euren Bergen folagen, aus euern Augen leuchten, und durch alle eure hardlungen bewiesen werden. Wern ihr enern Mund öffnet, mige Liebe und (intigfeit herausftromen, jo wird euer Wort wie ter Regen ober ter Than auf garte Blumen berabtommen. Cend nicht einseitig ober beschränkt in eurer Liebe, sonbern lagt fie jebes Menschenfind umfaffen, benn Jeder, ber vor einem Weibe geboren ift, hat Ansprache an euer Wohlwotten; ihr fend bice

nicht nur Einigen, sondern Allen schuldig. Laßt alle Menichen es miffen, daß ihr ihre zeitliche und ewige Glückseitgkeit

jo aufrichtig munichet, als eure eigene.

Bweitens: Wenn ibr euerm Nächsten zu seinem Besten gesallen wollt, so sucht bemutbigen Herzens zu werden. Send niedrig und gering in euern Augen, ehret Andere mehr als euch selbst; sublet tief eure eigene Schwäcke, Iborbeit und Unvolltommenheiten sowohl, als die in euren Herzen wohnende Sünde, die allen euern Worten und handlungen antlebet, und lasset diesen Weist in Allem, was ihr sprechet und thut, erscheinen. "Biebet an die Demuth!" Berwerst mit Abschen die Lieblingsmaßregel ver alten Heiden, die aus der Hölle det lieblingsmaßregel ver alten Heiden, die aus der Hölle entsprungen ist: "Be mehr du dich selbst schäheit, desto mehr werden Andere tich schähen." Nicht so, im Gegentheil, sowohl Gott als Menschen "widerstehen den Stelzen," und da Gott den "Demütbigen gnädig ist," so gewinnt uns Demuth, nicht Stolz, die Achtung und Gunst der Menschen, besonders derer, die Gott suchten.

Wenn ihr munichet, euerm Nachften zu feinem Beften und feiner Befferung gu gefallen, fo folltet ihr brittens euch bemüben und beten, daß ihr ebenfowohl fanftmuthigen, ale bemuthigen Bergens fenn moget. Beftrebet euch eines rubigen, leidenschaftlofen Gemuthe, fauft gegen alle Menichen qu fenn, und in eurem gangen Benehmen laffet eure Lintigleit allen Menichen fund werten. Gent eingetent ber Ermabnung Petri: "Cent barmbergig," fent höflich, mitleitig, garttheilnehmend mit Allen, Die in irgend einer Roth und Betrübniß find. Weinet mit ben Weinenten und wenn ihr nicht mehr thun fonnt, fo vermischt eure Ihranen wenigstens mit ihren, und fprecht lindernte, beilente Worte ju ihnen, folde, bie ihre Bemuther beruhigen und ihren Rummer milbern. Aber wenn ihr im Ctante fent, ihnen thatigen Beiftant gu leiften, fo lagt es baran nicht fehlen. Sent bie Angen ber Blinden, Die Fuße ber Lahmen, ein Mann ber Bittme und ein Bater ber Baterlosen. Dadurch werdet ihr die Liebe Bieler gewinnen und ein fegensreiches Bergnugen machen nicht nur benen, Die ber unmittelbare Wegenstand eurer Barmbergigkeit find, iondern auch Undern, welche "eure guten Werte feben und euern Bater im himmel bafur preisen."

Während ihr aber mitleidig gegen die Leidenden fent, so sichet auch barauf, daß ihr euch höflich gegen alle Men-feben bezeugt. Es macht nichts aus, ob sie hoch oder gering,

reich ober arm, noch fogar ob fie gut ober schlecht fint, ob fie Gott fürchten ober nicht.

Die Art, unsere Höflichkeit zu beweisen, mag verschieden seyn, wie drijkliche Klugheit und lehren wird, aber die Sache selbst ist man Allen schuldig, die Geringsten und Schlechtesten baben einen Anspruch an unsere Höflichkeit. Die wahre Höflichkeit ist ein beständiges Berlangen, allen Menschen zu gefallen, und zeigt sich in dem ganzen Benehmen eines Menschen. Diese Höflichkeit tann in einem hoben Grade stattsinden, wo keine Borzüge der Erziehung stattsanden. Ich habe eben so üchte Höflichkeit in einer irländischen Blockbütte angetroffen, als man in St. James oder dem Louvre sinden mag.

Collen wir noch etwas tiefer eindringen, um ben Grund biefer Sache gu juchen? Was ift ber Grund bes Berlangens, ju gefallen, welches wir Soflichfeit nennen? Laft uns aufmertfam in unfer Berg bliden, und wir werben bald eine Untwort finden. Derfelbe Apoitel, welcher und lehrt, boflich gu fepn, lehrt und auch alle Den ich en zu ehren; und fein Meifter lehrt und, alle Menschen gu lieben. Bereiniget Diefe ausammen und mas wird bie Wirtung fenn? Gin armer Bettler bittet mich um ein Ulmojen, ich febe ihn bebedt mit Schmut und Lumpen, aber unter Diefen Lumpen erblide ich einen, ber einen uniterblichen Beift bat, ber geschaffen murbe, Gott gu ertennen, ju lieben und mit 36m in Ewigfeit gu fenn. chre ihn um feines Schöpfers willen. Ich febe burch alle biefe Lumpen, bag er erfauft ift mit bem Blut Chrifti, und liebe ibn, um feines Erlofere willen. Die Boflichkeit, Die ich ibm erzeige, ift baber eine Mijdung von Ehre und Liebe, welche ich für das Rind Gottes, für den, der burch bas Blut bes Cohnes Gottes erfauft ift, fur ben Candidaten ber Unfterblichfeit babe. Diefe Soflichfeit lagt uns fühlen und bezeigen gegen alle Meniden und wir werden allen Meniden zu ihrer Befferung gefallen.

Ferner benutzet alle Gelegenheit, Andern die Liebe zu bezeugen, welche ihr wirklich für sie führt. Dieses kann gethan werden mit einer solchen Miene und auf eine solche Weise, die man nicht als Schmeichelei auslegen kann, und die Erfahrung zeigt, daß redliche Menschen ein ebenso großes Bohlgefallen daran haben, als Schelme an der Schmeichelei. Die, welche überzeugt sind, daß eure Ausdrücke von Wohlwollen gegen sie die Sprache eurer Herzen sind, werden daburch ebenso sehr erfreut, als durch die schönste Lobrede, die

25 II.

ihr ihnen balten könntet. Ihr möget selbst barüber urtbeilen nach dem, was ihr in eurer eigenen Brust empsindet. Ihr
habt es gerne, geebrt zu werden; doch ist es euch nicht lieber,
geliebt zu seyn? Erlaubt mir, noch einen Rath hinzuzusügen:
Wenn ihr allen Menschen gesallen wollt, so redet bei allen
Ereignissen zu Jedermann nur die reine Wahrheit von herzensgrund. Wenn ihr sprecht, so öffnet die Fenster eurer Brust
und laßt eure Worte bas wahre Abbild eurer Herzen seyn.
In allen Gesellschaften und bei allen Gelegenheitert seyd
Männer der Wahrheit, ja seyd nicht blos zuspieden mit bloger Wahrhaftigkeit, sondern in Einfältigkeit und göttlicher
Lauterfeit, bestehe alle eure Rede in der Belt, beweiset euch
euch als wahre Israeliten, in denen sein Falsch ist.

Am Alles in ein Wort zusammenzuziehen, wenn ihr Menschen gefallen wollt, so gefallet Gott! Laßt Wahrheit und Liebe
eure ganze Seele ersüllen. Laßt sie die Triebseder aller eurer
Neigungen, Leidenschaften, Gemüthöstummungen seyn; die Regel aller eurer Gedanten. Laßt sie alle eure Reden begeistern, sie beständig mit Salz würzen und redet, was da Noth
thut, daß es nüglich sey, zu bören. Laßt alle eure Hantlungen
in Liebe geschehen. Niemals sollen Gnade und Treue dich verlassen. Hänge sie an deinen Hals, und schreibe sie an die Tasel beines Perzens, laß es ossen und sichtbar für Alle seyn,
so wirst du Gunst und Klugheit sinden, die Gott und Men-

fchen gefällt. Umen.

# Achtundzwanzigste Predigt.

## Die Thorbeit des Weltmenfchen.

"Aber Gott fprach gu ihm: Du Rarr!" Luf. 12, 20.

Und doch dünkt sich ein solcher Narr gewöhnlich weiser "denn sieben, die da Sitten lehren." Wenn es einem Christen, einem, der gesinnet ist, wie Jesus Christus auch war möglich wäre, irgend Jemand zu verachten, so würde er diesenigen herzlich verachten, welche glauben, "sie sewen die Leute und die Weisheit werde mit ihnen sterben." Wir sinden einen

von diesen, nach dem Leben gezeichnet, in den dem Text vorangebenden Versen. "Es war ein reicher Mensch, deß Feld batte wohl getragen, V. 16, und er gedachte bei sich selbst, und sprach: Was soll ich thun? Ich babe nicht, da ich meine Früchte binsammte. Und sprach: Das will ich thun; ich will meine Scheunen abbrechen, und größere bauen, und will darcin sammeln alles, was mir gewachsen ist, und meine Güter. Und ich will sagen zu meiner Seele, du bast einen großen Vorath auf viele Jahre, babe nun Rube, iß, trinf, und habe guten Muth. Aber Gott sprach zu ihm: du Narr!" Ich will nun mit dem Beistand Gottes versuchen:

- I. Diese Worte auszulegen; und
- II. fie auf cure Bewiffen anzuwenden.

I. Will ich bie Textesworte erflären. Rur; vorher hatte unfer herr einen, ber ihn aufprad, feine Erbichaft gu theilen, feierlich gewarnt. "Butet euch vor bem Geize; benn niemand lebet tavon," bas heißt, tann feine Bludfeligfeit finden tarin, "daß er viele Guter hat." Dieje wichtige Wahrheit gu beweisen und zu erläutern, ergablte unfer Berr Diefe mertwurrige Geschichte. Es ift nicht unwahrscheinlich, es war eine, bie fürglich vorgefommen, und noch frisch in bem Undenken von einigen ber Wegenwärtigen mar. "Das Feld eines reichen Menschen hatte wohl getragen." Die Reichthumer ber Alten bestanden hauptjächlich in den Früchten der Erde. "Und er fprach: 2Bas foll ich thun?" Die Gprache eines Menfchen. ber fich in Mangel und Roth befindet und unter feiner Laft seufit: 2Bas soulft du thun? Bie? find nicht diejenigen vor beiner Thur, welche Gott bestimmt hat, bas zu erhalten, mas Du erübrigen fannft? Bas follft du thun? Gi, es austheilen. und ben Armen geben. Speise Die hungrigen, fleide Die Dadenden. Gen ein Bater ber Baterlofen, und ein Berforger ber 28 time. Umfonft haft bu es empfangen, umfonft gieb es wieder. D nein! er ift zu meife, um es fo weit tommen gu laffen; er weiß es beffer zu machen.

llnd er sagte: "das will ich thun;" — ohne um Gottes Erlaubniß zu bitten, oder weiter an Ihn zu denken, als ob tein Gott im himmel und auf Erden wäre: "ich will meine Scheunen abbrechen, und größere bauen und will darein sammeln, alles was mir gewachsen ist, meine Güter." Meine Güter! sie find aber ebenso wenig dein, als die Wolfen, welche über bein haupt hinziehen! So wenig, als der Wind, der um dicht

herum weht, welchen du gewiß nicht in deiner Taust halten kanust! "Und will sagen zu meiner Seele, du hast einen großen Borrath auf viele Jahre!" "Seele, du hast einen großen Borrath!" Sind tenn Korn, Wein und Del die Güter eines ansterblichen Weistes? "Auf viele Jahre!" Wer sagte dir das? glaube ihm nicht; er war ein Lügner von Ansang, und er kann auch nicht das Leben verlängern, wenn er wollte; er würde es auch nicht wollen, wenn er es könnte, sondern würde euch sogleich in seinen traurigen Ausenthaltsort hinabziehen.

"Seele, sey nun ruhig, if und trink und habe guten Muth!" Wie voll Thorheit und Tollheit ist toch jeder Theill Dieses Selbstgespräches! "If und trink!" Kann denn dein Geist essen und trinken? Ja, aber nicht irdische Nahrung; du wirst bald lodernde Flammen essen, und aus dem See trinken, der mit Feuer und Schwesel brennt. Aber wirst du denn trinken und guten Muthes seyn? Nein, du wirst keine Lustbarkeit in jener schrecklichen Finsterniß sinden. Jene tiese Grube wird von keiner Musik, sondern "von heulen und

Bahneklappern" ertonen!

Alber mahrend er sich feiner eigenen Klugheit ruhmte, fprach Gott zu ihm: "Du Narr! biefe Nacht wird man beine Seele von bir fordern, und weß wird es fenn, das du bereitet

haft ?"

Raft uns tiese Worte ein wenig ausmerksamer betrachten. Er sagte zu sich selbst: "Bas soll ich thun?" Und ist die Antwort nicht bereit? Thue Gutes; thue so viel Gutes, als du kannst. Berwende deinen Ueberfluß für die Bedürsnisse deinen Ramst. Reine wird dir nie etwas zu thun sehlen. Kannst du feine sinden, venen die Bedürsnisse des Lebens sehlen? Die vom Hunger gequält werden? Keine, die von schwerzhaften Kransteiten aufgezehrt werden? Keine, die von schwerzhaften Kransteiten aufgezehrt werden? Keine, die im Gefängniß schwachten? Wenn du treulich unsers herrn Worte bestrachtest: "Die Armen habt ihr allezeit bei euch," du würdest nicht fragen: "Was soll ich thun?"

Wie weit entfernt von all' biesem mar ber Borsat bieses armen Thoren! "Ich will meine Scheunen abbrechen und größere bauen, und barin sammeln alle meine Güter." Du faunst sie ebenso wohl in die Erde vergraben, oder sie ins Meer werfen, denn bas wurde ebenso wohl dem Endzweck entsprechen

ju welchem Gott fie bir anvertraut bat.

Aber laßt uns ben übrigen Theil seines Entschlusses noch ein wenig weiter untersuchen. "Ich will zu meiner Seele sagen, du haft einen guten Vorrath auf viele Jahre, sen nur rubig, iß, trink und habe guten Muth." Was sind diese Güter für einen unsterblichen Weist? Ebenso wohl kann sich bein Körper von der Luft näbren, als deine Seele von irdischen Früchten. Ein vortrefflicher Nath für einen solchen Weist, zu essen und zu trinken! einem Weiste, der den Engeln gleich, zu dem unvergänglichen Ebenbilde des Gottes der Herrlichkeit erschaffen ist, sieh von vergänglichen Dingen zu nähren, statt vom Baume des Lebens, welcher in der Mitte des Paradieses Gottes wächst!

Ift es benn ju verwundern, daß Gott zu ihm fagen follte: "Du Narr!" Schon um dieser schrecklichen Ursache willen, wären auch feine andere, "wird man diese Nacht beine Seele von dir sordern! und weß wird seyn, das du bereitet hast?"

11. Das Zweite, was ich zu thun versprach, war: eine Anwendung von tieser wichtigen Geschichte zu machen. Dies ist bereits in einem Maße gethan worden, denn die Betrachtung der Textesworte war wirklich nichts Anderes, als eine Anwendung. Aber ich wünsche, daß ein Jeder, welcher diese Borte lieset oder hört, sie direkt auf seine eigene Seele anwende.

Weht es nicht einen Jeden an, ber hort: "Gines reichen Mannes Feld hatte viel getragen," ju fragen, mar dieses je-mals der Fall mit mir? Sabe ich jest, oder hatte ich jemals mehr weltliche Buter, als ich brauchte? Und was waren meine Gedanken babei? Sagte ich in meinem Bergen : Bas foll ich thun? War ich wegen meines leberfluffes in Noth? Dachte ich mohl auch : "Ich habe Borrath auf viele Jahre"? Biele Jahre! Ich! mas ift bein Leben, wenn auch verlängert bis jum 'langiten Termin ? Jit es nicht ein Dunft, ber aufsteigt und alfobald wieder verschwindet? Sprich benn nicht: "Ich will meine Scheunen niederreißen," fondern fchreie gu Gott aus ber Tiefe beines Bergens: "Berr, bilf mir, ober ich verberbe!" Gieh meine Reichthumer vermehren fich, lag mich nicht mein berg an fie hangen! Du fiebest, ich ftebe auf einem schlüpfrigen Boten, unternehme Du es fur mich! Siehe, Berr, wie mein Bermogen gunimmt! Richts als beine allmächtige Rraft fann mich bewahren, bag ich nicht mein Berg baran hange, und tiefer verfinte, als bas Grab.

Ich frage bich, o herr: "Was foll ich thun?" Zuerst vor

Allem suche ein tiefes Wefühl beiner Wefahr zu erhalten und mache es jum Gegenstand bes ernften und beständigen Bebetes, daß bu nie bas Wefühl bavon verlieren mugeft. Bete, bu mögest bir beständig bewußt fenn, bag bu am Rande bes

Abgrundes fteheft.

Mittlerweile lag bie Sprache teines Bergens fenn : Da ich mehr Mittel habe, jo will ich mit Gottes Gnade mehr Butes thun, als ich jemals gethan habe. Alle rie weitern Buter, Die es Gott gefallen bat, in meine Sante gu geben, bin ich entschlossen mit allem Gleife zu weitern Werten ber Barmherzigfeit zu verwenden, und badurch werde ich eine fichere Grundlage legen für mid, daß ich bas ewige Leben erhalte.

Du wirft bann nicht langer ron beinen Gutern, ober beinen Fruchten reden, indem bu weißt, bag fie nicht bein, fondern Gottes find. Die Erbe ift bes herrn und ihre Gulle. Er ift ber Eigenthumer von Simmel und Erbe. Er fann feine Chre Riemand geben, Er muß ter herr fenn, ter Befiger von Allem. Er hat blos einen Theil feiner Guter in beinen Sanden gelaffen, fur ben Gebrauch, ju bem Er fie bestimmt hat. Wie lang es 3hm gefallen wird, fie bir gu laffen, bas weißt bu nicht; vielleicht bis Morgen, ober beute Racht; beswegen rebe nicht, und bente nicht auf viele Jahre. Beift bu nicht, daß bu ein Weschüpf eines Tages bift, tas wie eine Motte zerdrudt merben fann? Dag ber Athem, ber noch in beiner Rafe ift, in einem Augenblid hinweggenommen merben tann? Dag er von 36m, ber ibn bir gab, ju einer Beit, ba bu nicht mehr baran gebenteft, jurudgenommen werben fann? Bie weißt du, ob du nicht bas Rachstemal, wenn bu bich in bein Bett niederlegft, hören wirft: "Diese Racht wird man beine Geele von bir forbern."

Ift nicht dein Leben fo unbeständig, wie eine Bolfe, fcmantend wie eine Blafe auf dem Baffer? Es flieht babin, ale mare es ein Schatten, und bleibt niemale an einer Stelle? "Biele Jahre!" Ber ift eines Tages ficher? Und ift es nicht ein Beweis, sowohl ber Beisheit, als Bute Bottes, baß Er beinen Athem in feiner Sand halt, und giebt ihn bir von Augenblid gu Augenblid, bag bu immer Daran erinnert werden mogeft, "jeden Tag fo gu leben, ale ob es ber lette mare?" Und nach ben wenigen Tagen, welche bu unter ber Sonne jugebracht haft, wie bald wird man fagen fonnen, ein hauflein Staub ift Alles, mas von bir übrig ift

das ift Alles, worauf du ftolz fenn fannft.

Betrachte es wieder, welche außerordentliche Thorbeit es ift, gu fagen : "Meine Geele, bu baft viele Guter." Gind benn die Früchte ber Erde Rabrung für einen für ben Simmel gebornen Beift? Biebt es eine Bufammenfetjung von Erde und Baffer, ja wenn auch Luft und Teuer bingugetban murten, welche bie Wefen einer bobern Dronung ernabren fann? Welche Aebulichfeit ift zwischen Diesen atherifcben Weiftern und tiefen niedern, aus Erbe entstandenen Dingen? Betrachte ben übrigen Theil Des Gelbitgespräches. und fiebe, wie es fich auf bich anwenden läßt? "Meine Geele, habe nun Rube!" D citle Doffnung! Wie fann Rube für einen Weift aus tiefem Grunde entfieben? Borauggesett, ber Boden fen noch jo verbeffert, tann er eine folche Ernte bervorbringen? "If, trint und fen guten Muthe!" Was foll ober fann teine Geele effen und trinten? Fur Beifter ift nur Engeloppeise geniegbar. Aber tiefe machet nicht auf irbischem Boden, fie mird blos im Paradiese Gottes gefunden.

Und wenn nun die Stimme, welche über Leben und Tob gebietet, spricht: "Diese Nacht wird man deine Seele von dir fordern, und weß wird es sen, das du gesammelt hast?" — Ach, sie sind nicht dein! du hast nicht Theil und Erbe an irgend einem irtischen Dinge. Du hast dann nicht mehr Antheil an den Dingen dieser Welt, als wenn die Erde und die Werte darauf verbrannt wären. Nackend tamst du aus deiner Mutter Leib und nackend mußt du zurücktehren. Du hast viele Dinge aufgehäust, aber zu welchem Endzweck? Alle hinter dir zurückzulassen! Armseliger Schatten! Du bist nun von Allem ent-

blößt, nicht einmal hoffnung ift bir gelaffen.

Ninm wohl zu Berzen die Anwendung, welche unser herr selbst von dieser Geschichte macht: "Also gehet es, wer sich Schähe sammelt und ist nicht reich in Gott!" ein solcher Narr, ein solcher Thor ist jeder, ter nicht reich ist in Gott. So weise er in seinen eigenen Augen und vielleicht in denen seiner Nachbarn seyn mag, so ist doch derzenige der größte Ihor unter dem Himmel, welcher Tinge aufhäust, von denen er sich bald für immer trennen muß, und seine Glücsselisteit in vergänglichen Dingen sucht. Dieses ist durchaus unverträglich mit dem re ich seyn (oder vielmehr wach sen) in Gott; mit dem Befolgen des Besehls: "Mein Sohn, gieb mir dein Serz." Der, welcher ein Kind Gottes ist, kann in Wahrheit sagen, "alle meine Reichthümer sind dort oben und mein einziger Schaß ist deine Liebe." Er kann von sich selbst beken-

nen : "Meines Bergens Luft ftehet zu beinem Ramen und beis nem Bebachtniffe!" Laft einen Jeten, ber biefes liefet, genau fein Berg burchforiden : Wo baft bu feither beinen Schat aufbewahrt? Bobin fammelft bu ihn nun? Arbeiteft bu, um reich in Gott ju merten ? Der um bir irbijde Guter ju fammeln? Bas beschäftigt am meiften beine Gebanten? Du, ber du forafattig in außern Dingen bift, und genau in außerlichen Pflichten - hute bich vor Sabsucht, vor ehrbarer, ordentlicher Geldliebe und einem Berlangen, Schätze auf Erben gu fammeln. Cammle bir Chape im himmel! Rach wenigen Tagen wirft bu in ein Land der Finfterniß geben, mo irbifche Fruchte nichts nuten, wo bu nicht effen ober trinfen, ober irgend einen Ginnengenuß befriedigen fannft, welchen Rugen wirft bu benn von Allem, bas bu in biefer Belt gefammelt haft, haben? Belche Genugthuung von alle dem, mas du aufgehauft haft, von allem, mas bu gurudliegeft ? Burudliegeft! Bas, tonnteit bu benn Nichts mitnehmen in Die emigen 28ohnungen? Run benn, fo fammle bir Schape, ehe bu von binnen geheft, welche nicht verwelten! Umen.

## Neunundzwanzigste Predigt.

#### Die Erbfünde.

"Da aber ber herr fah, bag ber Menichen Bosbeit groß war auf Erben und alles Dichten und Trachten ibres herzens nur boje war immerdar." 1. Mos. 6, 5.

Die verschieden ift diese Erklärung von dem schönen Bilte, bas man von der menschlichen Natur zu allen Zeiten gemacht hat! Es ift nicht zu verwundern, daß manche der alten heidnischen Schriftsteller den Menschen darstellen, als ob er alle
Tugend und Glückseligkeit von Natur, oder wenigstens ganz
in seiner Gewalt habe, ohne einem andern Wesen dafür verbunden zu senn, ja als völlig, sich selbst genügend und wenig
geringer, als Gott selbst.

Aber nicht nur heiben allein, Männer, welche in ihrem Urtheil nur durch das duntle Licht der Bernunft geleitet wurben, sondern auch solche, welche den Namen Christi tragen, und welche das Wort Gottes besitzen, haben ebenso lobpreisend von der Natur des Menschen gesprochen, als ob er lauter Unschuld und Bolltommenheit wäre. Es giebt nicht wenige Leute von großem Berstande und ausgebreiteter Gelehrsamseit, die ihr Neußerstes gethan haben, um "die schöne Seite der menschlichen Natur" and Licht zu stellen. Und wenn ihre Darstellungen richtig sind, so ist der Mensch "nur ein wenig niederer als die Engel;" oder wie die Worte übersetzt werden mögen, "nur ein wenig geringer als Gott."

Es ist auch tein Wunder, daß diese Beschreibungen ber menschlichen Natur sehr gerne aufgenommen werden. Denn wer läßt sich nicht leicht überreden, günstig von sich selbst zu benfen? Deshalb sind solche Schriftsteller allgemein gelesen und beliebt. Sie fanden eine große Zahl Anhänger, besonders in der gehildeten Welt, so daß es ganz unmodisch geworden ist, irgend etwas gegen die Würde der menschlichen Na-

tur ju fagen.

Aber mas jollen wir mit unserer Bibel thun? Diese Behauptungen, so angenehm fle auch fur Tleisch und Blut fenn mogen, find ganglich unvereinbar mit der beil. Schrift. ber Schrift fteht, daß "burch eines Menschen Ungehorsam alle Menfchen Gunder geworden find;" bag in Abam alle ftarben, "geistlich starben, bas Leben und bas Bild Gottes verloren," daß ber gefallene, fündige Abam "einen Gobn zeugete nach seinem eigenen Bilbe," es mar auch unmöglich, daß er ihn batte nach einem andern Bilbe zeugen fonnen, benn "wer will einen Reinen finden bei benen, ba Reiner rein ift ?" - bag folglich wir, fowohl als antere Menschen, von Natur todt in Uebertretung und Gunde find," "ohne hoffnung, ohne Gott in der Welt" und baber "Kinder bes Bornes," fo bag Jeder betennen muß, "fiehe, ich bin aus fundlichem Samen gezeuget, und meine Mutter hat mich in Gunden empfangen ;" bier ift fein Unterschied, fie find allzumal Gunder, und mangeln des Ruhmes, den fie an Gott haben follten, bes herrlichen Bildes Gottes, in dem fie ursprünglich erschaffen maren. Als daber der herr vom himmel berab fab auf die Menschenfinder, "fo waren fie alle abgewichen, und fammtlich untüchtig geworden; da war nicht einer, der Gutes thue, auch nicht einer," feiner, der mabrhaft Gott fuchte. Bang in Uebereinstimmung Damit erflärt ber bl. Beift in den Textesworten : "Gott fab, daß ber Menschen Bosheit groß mar auf Erden," fo groß, daß alles

"Dichten und Trachten ihres herzens nur bofe mar immer-

Dies ift, was Gott vom Menschen fagt; wovon ich Gele-

genheit nehmen werbe, ju zeigen,

- I. Bas die Menschen waren vor ber Guntfluth.
- II. Db sie nicht noch jett ebenfo find? Und
- III. Werde ich einige Schluffe baraus ziehen.

I. Ich habe zuerst zu zeigen, was die Menschen vor ber Sündssuh waren; und wir können uns auf den hier gegebenen Bericht völlig verlassen, denn Gott sah es und er kann nicht betrogen werden. Er "sah, daß die Bosheit der Menschen groß war;" — nicht dieses oder jenes Menschen, nicht allein einiger Menschen, nicht blos des größern Theiles, sondern des ganzen menschlichen Geschlechts. "Noah allein fand Gnade vor Gott." Er allein und ein Theil seiner Familie war eine Ausnahme von der allgemeinen Gottlosseit, welche, durch das gerechte Gericht Gottes, in kurzer Zeit darnach allgemeinen Untergang zur Folge hatte.

"Gott sah alles Dichten und Trachten seines herzens,"
— es ist nicht möglich, ein vielsagenderes Wort zu finden, benn es schließt Alles in sich, was in der Seele vorgeht, jede Neigung, Leidenschaft, jede Gemüthsstimmung, Begierden, Gedanken und Absichten. Es muß folglich auch jedes Wort und Werk einschließen, da diese aus dem Kerzen entspringen und entweder gut oder bose sind, nach der Quelle, aus welcher

fie fliegen.

Nun Gott sah, daß Alles, was im Menschen war, dem, was was recht und gut ift, dem göttlichen Willen, der ewigen Richtschurr des Guten und Bösen, dem reinen, heiligen Shenbilde Gottes, worin der Mensch ursprünglich geschaffen war, der Gerechtigkeit, Barmherzigkeit und Wahrheit, entgegengesett war.

Aber war nicht Gutes mit Bosem gemischt? War nicht Licht vermischt mit Finsterniß? Nein, ganz und gar nicht: "Gott sah, daß das Dichten und Trachten des herzens des Menschen nur bose war." Damit ist freilich nicht gesagt, daß sie nicht manche gute Rührungen hatten, denn der Geist Gottes "strafte die Menschen," ob sie nicht noch Buse thun möchten, besonders während der gnädigen Feist der hundertundzwanzig Jahre, so lange die Arche gebaut wurde. Aber sie tlieben immer "Fleisch," ihre Natur war durchaus bose, aanz mit sich selbst einverstanden.

Doch tönnte man fragen: "War benn keine Unterbrechung bes Bosen? Waren keine erleuchtete Zwischenzeiten, in welchen das Gute im Herzen des Menschen wednte?" Abgeseben von dem, was die Gnade Gottes gelegenheitlich in dem Herzen wirken mochte, baben wir keinen Grund zu glauben, daß irgend eine Unterbrechung des Bösen war. Denn Gott "sah, daß das Dichten und Trachten seines Herzens nur bose war immerdar;" jedes Jahr, jeden Tag, jede Stunde, jeden Augenblick; er kehrte sich nie zum Guten.

Dies ist der Bericht vom gangen Menschengeschlecht, welchen Er, welcher weiß, was im Menschen ist, der Herzen und Nieren erforscht, uns zu unserm Unterricht hinterlassen hat. So waren alle Menschen auf Erden beschaffen, ehe Gott die Sundsluth auf die Erde kommen ließ. Wir wollen nun

11. untersuchen, ob fie noch jest ebenfo find?

Dieses bezeugt die heil. Schrift deutlich, denn alle oben angeführten Stellen beziehen sich auf diejenigen, welche nach der Sündfluth lebten. Es war länger als tausend Jahre nachber, tas Wort durch David von den Menschenkindern sprach: "Sie sind Alle abgewichen, da ist keiner, der gerecht sey, auch nicht einer," und von tiesem geben alle Propheten Zeugnis in ibren verschiedenen Zeitaltern. Zesaias erklärt von dem erwählten Volke Gottes (und die Heiden waren gewiß in keinem besseren Zustande), "das ganze haupt ist frank, das ganze herz ist matt, von der Fußiohle an bis auf tas haupt ist nichts Gesundes an ihm, sondern Wunden und Striemen und Eiterbeulen." Den nämlichen Bericht geben alle Apostel.

Die tägliche Erfahrung bestätigt es, daß dieser Bericht vom gegenwärtigen Zustand des Menschen richtig ist. Wahr ist es, der natürliche Mensch erkennt es nicht, und darüber darf man sich auch nicht wundern. So lange ein blindzeborner Mensch so bleibt, so wird er kaum seines Mangels gewahr, und noch viel weniger würden sie den Mangel sühlen, wenn es einen Plat gäbe, wo alle blind geboren wären. Ebenso, so lange die Menschen in ihrer Herzens-Blindheit bleiben, werden sie ihres geistlichen Mangels nicht gewahr. Aber sobald Gott die Augen ihres Verständnisses öffnet, so sehen sie den Zustand, in dem sie vorher waren; sie sind dann ties überzeugt, daß jeder lebende Mensch, besonders sie selbst, von Natur lauter Eitelkeit, Thorheit, Unwissenkeit, Sünde und Gottlosigsteit ist.

Wir sehen, wenn Gott unsere Augen öffnet, bag wir vor-

her ohne Gott ober vielmehr Atheisten in ber 2Belt waren. Wir haben von Natur feine Erkenntniß von Gott, keine Bekanntschaft mit ihm. Wahr ist es, sobald wir zum Gebrauch unserer Bernunst kamen, erkonnten wir "Gottes unsichtbares Wesen, seine ewige Kraft und Gottheit an den Werken, an der Schöpfung der Welt." Aus den sichtbaren Dingen erkannten wir das Dasenn eines ewigen, mächtigen, unsichtbaren Wesens. Aber obschon wir sein Wesen anerkennen mußten, hatten wir doch keine Bekanntschaft mit Ihm. Wie wir wissen, taß es einen Kaiser in China giebt, obschon wir ihn nicht kennen; so wissen wir, daß es einen Weltregierer giebt, aber wir kennen Ihn nicht.

Wir fönnen Ihn auch nicht durch unsere natürlichen Fähigfeiten erfennen, denn "Niemand fennet den Bater, als der Sohn, und wem es der Sohn will offenbaren; und Niemand fennet den Sohn, denn der Bater," und der, welchem der Ba-

ter Ihn offenbart.

Haben wir aber feine Erfenntniß von Gott, so haben wir auch feine Liebe zu Gott; wir fönnen Den nicht lieben, ten wir nicht fennen. Die meisten Menschen sagen wirklich, sie lieben Gott, und bilden sich vielleicht ein, sie thun es auch; wenigstens werden es wenige gestehen, daß sie Ihn nicht lieben, aber es ist unbestreitbar: Niemand liebt Gott von Natur mehr als einen Stein oder die Erde, auf welche er tritt. 28as wir lieben, das erfreut uns auch; aber Niemand hat natürlicherweise irgend eine Freude an Gott, und in unserm natürlichen Justand können wir nicht begreisen, wie irgend Jemand sich in Ihm erfreuen kann, denn wir haben ganz und gar kein Vergnügen an Ihm, Er ist uns gänzlich geschmacklos. Gott zu lieben — ist weit über unserm Gesichtskreis, wir können es natürlich nicht erlangen.

Wir haben von Natur nicht nur keine Liebe zu Gott, sondern auch keine Furcht Gottes. Es ist wohl wahr, daß die meisten Menschen früher oder später eine Art unvernünstiger Furcht haben, welche nichts anders als Aberglauben ist. Doch sogar dieses ist nicht natürlich, sondern kommt von Unterricht oder Beispiel her. Bon Natur ist kein Gott in allen unsern Gedanken, wir lassen Ihn seine eigenen Sachen verwalten, ruhig, wie wir uns einbilden, im himmel sien, und thun

unfere Beschäfte auf Erben.

Daher find alle Menschen von Natur "Atheisten." Doch bewahrt uns tieser Atheismus nicht vor Gögendienst, denn im

Naturzustande ist ieber Mensch ein starker Gögendiener, obwohl nicht im gewöhnlichen Sinne des Wortes. Wir beten
nicht, gleich den heidnischen Gögendienern, gegossene und eingegrabene Bilder an, verbeugen uns nicht vor einem Baumstamm, vor dem Wert unserer Hände. Wir beten auch nicht
die Engel und Heiligen im Himmel an. Aber wir baben unsere Gögenbilder in unsern Herzen, und vor diesen verbeugen wir uns und beten sie an, wir beten uns selbst an, wenn
wir uns selbst die Ebre anmaßen, welche wir Gott allein schultig sind! Aller Stolz ist Abgötterei, tenn der Stolz schreibt
sich selbst zu, was man Gott allein schuldig ist. So berauben
wir Wolt seines unveräußerlichen Rechtes, und maßen uns abgöttischer Weise seine Ebre an.

Aber Stols ift nicht Die einzige Urt Abgötterei, beren mir von Ratur ichuldig find, ber Satan bat fein eigenes Bilbnif auch im Eigenwillen auf unfer Berg eingebrückt. "Ich will," fagte er, ehe er aus tem himmel geworfen wurde, "ich will figen auf ber Geite bes Norbens;" ich will nach eigenem Wilten und Woblgefallen handeln, unabbangig von bem meines Edopfers. Das nämliche fagt jeder naturliche Menich, ohne Furdt und Gdam. Fragt ten Menfchen : "Warum thateft du Das?" Er antwortet : "Beil es mir jo gefiel ;" bas beißt, weil ber Teufel und ich übereinstimmen, weil Satan und ich unsere Sandlungen nach einem und temfelben Grundfat einrichten. ben Willen Gottes bentt er nicht von ferne, obschon berselbe Die erhabenfte Regel jedes vernünftigen Geschöpfes im Simmel und auf Erten ift, und auf bem wesentlichen, unveranderlichen Verhältniß beruht, in welchem alle Geschöpfe ju ihrem Schöpfer fteben.

So weit baben wir das Chenbild des Satans und folgen seinen Fußstapfen. Aber wir gehen noch weiter, wir stürzen uns in eine Abgötterei, deren der Satan nicht schuldig ist, ich meine die Liebe der Belt. Was ist natürlicher für uns, als unsere Glückseiteit im Geschöpf zu suchen, anstatt in dem Schöpfer? Die Bestiedigung in den Werken seiner hände zu suchen, die nur in Gott allein gefunden werden kann? Was ist natürlicher, als "Fleischeslust?" sinnliches Berguügen jeder Art? Männer von höherer Bildung sprechen freilich oft sehr schön von der Berachtung dieser niedern Vergnügungen. Sie geben vor, weit erhaben zu seyn über diese Genüsse, wodurch sie den unverninstigen Thieren gleich werden. Aber es ist nur ein blosses Borgeben, denn jeder Mensch ist sich selbst

bewußt, bag er in biefer Rudficht von Ratur ein mabres Thier ift und finnliche Welufte, fogar von ber niedrigften Urt, mehr oder weniger die herrichaft über ihn haben, trop feiner prahlerifden Bernunft. Der Menfch mit aller feiner guten Ergiehung und Biloung hat teinen Borgug vor bem Thiere, ja man fonnte fogar zweifeln, ob bas Thier nicht einen Borgug vor ibm bat, benn bas unvernünftige Thier folgt nur einmal im Jabr ben Trieben ber Natur, aber bas vernünftige Ihier ift ibr Cclave, und qualt fich mit biefer Thorheit bas gange Jahr. 2Bohl findet in riefer hinficht ein beträchtlicher Unterichied gwijden Meniden ftatt, mas neben ber bemahrenden Gnade unferen verschiedenen Temperamenten und ber Erziehung quaufdreiben ift. Aber bemungeachtet, mer, ber nicht ganglich unbefannt mit fich felbit ift, tann ben erften Stein auf einen andern merfen? Wer tann Die Probe tes fiebenten Gebotes nach ter Auslegung unfere herrn besteben? "Ber ein Beib ansieht, ihrer zu begehren, ter hat icon mit ihr tie Gbe gebroden in feinem Bergen." Man weiß wirflich nicht, worüber man fich mehr mundern foll über tie Unwiffenheit ober Unverschämtheit jener Menschen, Die mit folder Berachtung von benen iprechen, welche von ihren fleischlichen Luften übermaltigt worden find, Die boch Jeder in feiner eigenen Bruft fühlt.

Und fo ift es mit "ber Augenluft," ben Begierben nach Bergnügen, ber Cinbilbungsfraft. Diese Genuffucht ift ber Geele angeboren und je mehr man ibrer pflegt, je mehr nimmt sie ju und reigt uns, immer wieder neuen Begenständen nachgujagen, obschon wir jeden mit einer fehlgeschlagenen hoffnung

und einer betrogenen Erwartung verlaffen.

Ein anderes Symptom tiefer bosen Krankheit, der Weltliebe, welche so tief in unsere Natur gewurzelt, ist "die Hoffart des Lebens," die Frende an der Ehre, die von Menschen
kommt. Die größten Bewunderer der menschlichen Natur gestehen es ein, daß das ganz natürlich ist, so natürlich wie das Gesicht oder Gehör oder irgend ein anderer der äußerlichen
Sinne. Und schämen sie sich deswegen? Reineswegs, sondern sie rühmen sich vielmehr! Ja, einige sogenannte ausgezeichnete Christen scheuen sich nicht, dem Ausspruch der alten,
eitlen heiden beizustimmen: "Nicht zu beachten, was die Leute
von uns denken, ist das Kennzeichen eines bösen und verwahrloseten Gemüths." Ruhig und undewegt durch Ehre und Schande hindurch zu geben, so wie durch böse und gute Gerüchte, ist
bei ihnen ein Zeichen von Einem, der nicht zu leben weiß: "Hinweg mit einem Solchen von der Erde." Aber sollte man wohl glauben, daß diese Leute jemals von Jesus Christus oder seinen Aposteln etwas gehört haben, oder daß sie wissen, wer es war, der gesagt hat: "Wie könnet ihr glauben, die ihr Ehre von einander nehmet? Und die Chre, die von Gott allein ist, suchet ihr nicht?" Und wenn diesem so ist, wie unser Heiland sagt, in welchem Zustand sind dann alle Menschen! die Christen sowohl, als die Heiden? Suchen sie nicht alle Chre von einander? Gerade als wäre es ein Zeichen eines tugendhaften Gemüths, das Lob der Menschen zu suchen, und eines Lasterhaften, zustrieden zu seyn mit der Chre, die allein von Gott kommt!

III. Will ich noch einige Schluffe aus bem, was gesagt

morben ift, gieben.

Erstens lernen mir baraus eine hauptverschiedenheit zwischen der Lehre des Christenthums und der Lehre des verseinerten heidenthums. Biele der alten heiden haben verschiedene Laster weitläusig beschrieben, sie haben viel gegen habsucht, Grausamteit, kurus oder Verschwendung gesagt, einige haben sogar gewagt, zu bebaupten, taß "tein Mensch ohne ein Laster von einer oder der andern Urt geboren würde. Aber weil keiner von ihnen vom Falle des Menschen etwas wuste, so fannte auch keiner von ihnen seine gänzliche Verdorhenheit. Sie wußten nicht, daß alle Menschen alles Guden leer und erfüllt mit allem Bösen sind; sie waren undekannt mit der gänzlichen Verdorbenheit der menschlichen Natur in allen ihren Fähigkeiten. Dieses ist daher der erste große unterscheidende Punkt zwischen heidenthum und Christenthum.

Das Sine erfennt an, daß viele Menschen mit mancherlei Lastern behaftet sind, und sogar mit einer Geneigtheit dazu geboren werden, vermuthet aber dennoch, daß in einigen das natürliche Gute das Böse weit überwiegen musse; das Andere erftärt, daß alle Menschen in Sünde empfangen, und voller Losbeit sind, daß in jedem Menschen ein sleischlicher Sinn ist, welcher Teindschaft gegen Gott ist, sintemal es dem Gesch Gottes nicht unterthan ist; und welches so die ganze Seele erfüllt, daß in seinem Fleische, seinem natürlichen Justande, nichts Gutes wohnt, sondern jeder Gedante seines Herzens

boje ift, nur boje, und zwar immerdar.

Daraus fonnen wir, 3 weitens, lernen, daß Alle, melche bieses läugnen, beißen sie es Erbsunde, oder mit einem anbern Namen, noch heiden find, in dem hauptpuntte, welcher tas heidenthum vom Christenthum unterscheidet. Sie mögen in der That zugestehen, daß Menschen viele Laster haben, daß einige und angeboren sind, und daß folglich wir nicht ganz so weise oder so tugendhaft geboren sind, als wir senn sollten; da es nur Benige giebt, die tieß geradezu behaupten wersten. Aber das Schiboleth des Christenthums fragt: Ist der Mensch von Natur mit allen Urten des Bösen erfüllt? Ist er alles Guten leer? Ist er gänzlich gefallen? Ist seine Seele ganz verdorben? oder nach den Worten des Tertes: "It das Dichten und Trachten seines herzens böse immerdar?" Gestehen wir dieses zu, so sind wir so weit Christen; leugnen wir

es, fo find wir nur Beiben.

Wir können baraus drittens lernen, was die eigentliche Natur der Religion, der Religion Jesu Christi ift. Es
ist Gottes Methode, eine Seele zu heilen, welche ganz
krant ist. Der große Seelenarzt heilt unsern Atheismus durch
Erkenntniß von Ihm und von Jesus Christus, den Er gefandt hat; dadurch, daß er den Glauben in uns wirkt, welcher eine gewisse Zuversicht ist dessen, das man hosst, und eine
lebendige Ueberzeugung der unsichtbaren göttlichen Dinge, besonders der wichtigen Wahrbeit: "Thristus liebte mich, und
gab sich selbst für mich." Durch Buße und herzensdemuth
wird die tödtliche Krantheit des Stolzes geheilt; der Eigenwillen durch eine demüthige dantbare Ergebung in den Willen Gottes, und für die Weltliebe in allen ihren Zweigen ist
die Liebe Gottes das Hauptmittel.

Dieses ist Religion, ein Glauben, der in der Liebe thätig ist, der eine wahre Demuth und Sanstmuth hervorbringt, und todt gegen die Welt macht und und in eine liebende, dant-bare Uebereinstimmung mit dem gangen Willen Gottes ver-

fest.

Bare der Mensch nicht ein gefallenes Wesen, ware sein Inneres nicht voll Bosheit, so ware eine außerliche Religion hinreichend. Aber ihr habt aus den Borten Gottes gelernt, daß die große Absicht der Religion ift, in unsern Herzen das Ebenbild Gottes wieder herzustellen, den gänzlichen Berlust der Gerechtigkeit und Heiligkeit, welchen wir durch die Sünde unserer ersten Eltern erlitten, wieder zu ersehen. Ihr wisset, daß alle Neligion, welche nicht dieser Absicht entspricht, welche blos die Außenseite des Bechers reinigt, nichts ist als ein eitzles Gaufelspiel.

D hütet euch vor allen ben Lügen-Lehrern, welche biefes

für Christenthum ausgeben, achtet nicht auf sie, obschon sie mit allen Täuschungen ber Ungerechtigkeit zu euch kommen sollten; mit ber sanstesten Rebe, großer Würde, schönen, seinen Worten und ben Besenntnissen bes besten Wohlwollens gegen euch und großer Ehrsurcht vor bei l. Schrift.

Saltet ench an den einsachen "alten Glauben," einmal den Seiligen überliesert, und durch den beil. Geist in eure Herzen gepflaugt. Erkennt eure Krankbeit! erkennt euer Heitmittel! Ihr wurdet in Tünden geboren, daber "müßt ihr wiedergeboren werden," geboren aus Gott. Bon Natur send ihr Alle verdorben, aus Inade sollt ihr Alle erneuert werden. In Abam starbt ihr Alle, in dem zweiten Adam, in Christo, send ihr Alle lebendig gemacht. "Euch, die ihr todt waret in Sünden, hat Er lebendig gemacht." Er hat euch bereits ein Vebensprinzip gegeben, in dem Glauben an Den, der euch liebte und sich selbst dahingab für euch! Nun gehet vom Glauben in Glauben, bis eure ganze Krankheit geheilt ist, und ihr "gesinnet send wie Jesus Christus auch war." Amen.

# Dreißigste Predigt.

### Die Rechtfertigung durch den Glauben.

"Dem aber, ber nicht mit Werfen umgebet, glaubet aber an Den, ber bie Gottofen gerecht macht, bem wird fein Maute gerechnet gur Gerechtigfeit." Rom. 4, 5.

Wie fann ein Cunter vor Gott dem herrn und Richter Aller gerechtfertigt werden, ist eine Trage von nicht geringer Wichtigfeit für jedes Menschenkind. Sie enthält ten Grund aller unserer hoffnung, benn so lange wir in Teintschaft mit Gott sind, kann sein wahrer Friede und gegründete hoffnung, weder für Zeit noch Ewigkeit stattfinden. Wie kann Triede da seyn, wenn unser eigenes herz uns verdammt? ta Gott "größer ist als unser herz und weiß alle Dinge." Kann der Mensch wahre Freude genießen, während "der Zorn Gottes auf ihm ruht?"

II.

Die wenig ist jedoch diese wichtige Frage verstanden worden, und welche verwirrte Begriffe haben Biele in Betreff derselben! Ja, nicht nur blos verwirrt, sondern oft ganzlich falsch, der Wahrheit so entgegengesett, wie Licht der Finsterniß; Begriffe, ganzlich unverträglich mit den Offenbarungen Gottes und der ganzen Analogie des Glaubens. Indem sie daher, in Betracht der wahren Grundlage, irren, so können sie un-möglich darauf banen; wenigstens nicht "Gold, Silber und Evelsteine," welche ausdauern, wenn sie durchs Feuer geprüft werden, sondern blos "hen und Stoppeln," weder annehmbar bei Gott, noch nühlich für die Menschen.

Um, so viel an mir ist, der großen Bichtigfeit des Gegenftandes Gerechtigfeit widerfahren zu lassen, um diesenigen, welche in Aufrichtigkeit die Wahrheit suchen, von eitlem Gewäsche und Bortstreit zu retten, die Berwirrung der Gedanten auszuklären, in welche so Biele gerathen sind, und ihnen einen wahren und richtigen Begriff von diesem großen Geheimniß der Gottseligkeit mitzutheilen, werde ich mich bestre-

ben, ju zeigen :

I. Was ber allgemeine Grund ber Lehre von ber Rechtfertigung ift;

II. Was Rechtfertigung ist;

III. Wer Die find, Die gerechtfertigt werben; und

IV. Auf welche Bedingungen fie gerechtfertigt werben.

Ich habe I. zu zeigen, was ber allgemeine Grund ber

Lehre ber Rechtfertigung ift.

Nach dem Ebenbilte Gottes wurde ber Mensch erschaffen, heilig wie der, so ihn erschuf; barmherzig, wie der Schöpfer und Erhalter aller Dinge; volltommen, wie sein Bater im himmel. Da Gott die Liebe ist, so blieb der Mensch, so lange er in der Liebe blieb, in Gott und Gott in ihm. Gott erschuf ihn auch zu einem Bilde seiner eigenen Ewigkeit. Der Mensch fannte in seinem natürlichen Zustande das Böse nicht in irgend einem Grade oder irgend einer Art, sondern war innerlich und äußerlich sündlos und unbesteckt. Er "liebte den herrn, seinen Gott, von ganzem herzen, ganzem Gemüth und aus allen Kräften."

Dem moralisch volltommnen Menschen gab Gott ein vollkommnes Gesetz, für welches er volltommnen Gehorsam verlangte. Er verlangte Gehorsam in jedem Punkte, und zwar ohne Unterbreckung, von dem Augenblick an, wo der Mensch eine lebendige Scele wurde, bis zum Ende seiner Prüfungszeit. Es wurde keine Entschuldigung zugelassen für irgend eine Unvollkommenheit des Geborsams, indem der Mensch seiner Ausgabe ganz gewachsen und tüchtig zu sedem guten Wort und Werf war.

Ju dem gangen Geseth der Liebe, welches in sein Gerz geschrieben war (gegen welches vielleicht er nicht unmittelbar sundigen konnte), schien es ter höchten Weisbeit Gottes gut, noch ein bestimmtes Geseg bingugufügen : "Du sollst nicht effen con ten Früchten tes Baumes mitten im Garten," indem die Strase dassür angekündigt wurde, "denn welches Tages du daobn iffest, wirst du des Todes sterben."

Bon dieser Art war der Zustand des Menschen im Paraeiese. Durch die freie, unverdiente Liebe Gottes war er heitig und selig; er tannte und liebte Gott und sand in Ihm
seine Setigkeit, worinnen eigentlich das ewige Leben besteht. In diesem Leben der Liebe sollte er auf immer bleiben, wenn er sortsubr, Gott in allen Tingen zu gehorden, aber wenn er in Einem ungehorsam war, so wurde er Alles verlustig. "Deß Tages," sagte Gott, "sollst du des Todes sterben."

Der Mensch war Gott ungebersam. Er "aß von dem Baum, von welchem ihm Gott besohlen batte, du sollst nicht bavon effen." Und an dem Tage wurde er durch das gerechte Gericht Gottes verurtheilt. Sobald er die Frucht fostete, sing der Urtbeilsspruch an gegen ihn ausgesührt zu werden.

Seine Seele parb, ward von Gott getrennt; getrennt von Ihm, hat die Seele nicht mehr Leben, als der Körper, wenn er von der Seele getrennt ist. Sein Körper ebenfalls wurde verweslich und sterblich, so daß der Tod ihn auch ergriff. Da er bereits todt im Geiste, todt gegen Gott, todt in den Sünden war, so eilte er dem ewigen Tod, dem Untergange sewohl des Leibes, als der Seele, in dem Teuer, das nie ver-

löscht, entgegen.

So tam burch einen Menschen bie Gunde in die Welt, und der Tod durch die Gunde und ist der Tod zu allen Menschen hindurchgedrungen, insosern sie noch in dem gemeinschaftlichen Bater und Repräsentanten der Menschheit begriffen waren. Durch die Uebertretung des Einen sind alle todt, todt gegen Gott, todt in Sunden, in einem verweslichen, sterblichen Körper, und unter dem Urtheilsspruch des ewigen Todes. "Derhalben wie durch eines Menschen Ungehorfam alle Sunder wurden, so ist

burch bes Ginigen Gunde bas Urtheil gur Berbammnig uber

alle Menschen gefommen," Rom. 5, 12 u. f. w.

In tiefem Buftand maren Abam und alle feine Rachtommen geblieben, wenn nicht "Gott alfo tie Welt liebte, baß er feinen eingebornen Cobn gab," in ber Abficht, "bag wir nicht verloren geben follten, fontern bas emige Leben baben." In ber Fulle ber Zeit murbe Er als ein Menich, als ein anderes gemeinschaftliches haupt ber Dienschen, als ein zweiter, allgemeiner Bater und Reprasentant bes gangen menschlichen Wefchlechte erschaffen, und als folder trug Er unfere Schmergen, ber Berr legte Die Miffetbaten von und Allen auf Ibn, benn Er murde "um unserer Miffethaten willen vermundet, und um unferer Gunde willen gerichlagen." Er hat fein Leben gum Schuldopfer gegeben ; Er vergoß fein Blut fur Die Uebertreter ; Er trug unfere Gunden an feinem Leibe an dem Rreug, rag wir durch seine Bunden geheilet werden, und durch bas eine Opfer feiner Gelbit, einmal geopfert, bat Er mich und alle Menfchen erlöst, indem Er baburch ein volles, volltommnes Opfer und Genugthuung fur bie Gunten ber gangen Belt bargebracht bat.

Dadurch, daß der Sohn Gottes für uns Alle den Tod geschmedt hat, versöhnte Gott die Welt mit Ihm selber, und rechnete ihnen ihre Sünden nicht zu. "Bie nun durch Eines
Günde die Berdammniß über alle Menschen gekommen ist;
also ist auch durch Eines Gerechtigkeit die Nechtsertigung des
Lebens über alle Menschen gekommen." So daß um seines
vielgeliebten Sohnes willen, wegen dem, was Er für uns gethan und gelitten hat, Gott nun verheißt, unter einer einzigen
Bedingung, (welche Er selbst uns fähig macht zu volldringen),
sowehl uns die Strase unserer Sünden zu erlassen, als auch
uns wieder in seine Gunst einzusehen, und in unsern todten
Seelen das geistliche Leben als einen Borschmad des ewigen

Lebens wieder herzustellen.

Dieses ist baber ber Sauptgrund ber Lehre von der Rechtfertigung. Durch tie Sünde des ersten Adam, welcher nicht aur ber Bater, sondern zugleich auch der Repräsentant von ans Allen war, verloren wir alle die Gunst Gottes; wir wurben alle Kinder des Zornes, oder wie der Apostel es ausdrückt, "die Berdammniß ist über alle Menschen gekommen." Ferner, durch bas Opser, für die Sünde dargebracht, burch ben zweiten Adam, als unser Aller Repräsentanten, ist Gott so mit ber Welt versöhnt, daß Er ihr einen neuen Bund gegeben hat, und sobald wir die einfache Bedingung besselben erfüllen, "so ist nichts Verdammliches mehr an uns, sondern wir werden ohne Verdienst gerecht aus Wnade durch die Erlösung, so durch

Jejum Chriftum geschehen ift."

11. Aber was haben wir zu verstehen unter bem gerecht werden? Was ist Rechtsertigung? Es ist offenbar aus dem, was bereits bemerkt wurde, daß es nicht bedeutet, wirklich gerecht und sromm gemacht werden, denn dieses ist Heiligung, welche in gewissem Grad in der That die unmittelbare Frucht der Rechtsertigung ist; aber, demungeachtet, eine unterschiedene Gabe Gottes und von einer gänzlich verschiedenen Ratur ist. Die eine zeigt au, was Gott für uns thut durch seinen Sohn; die andere, was Er in uns wirkt durch seinen Geist. So daß, ungeachtet in einigen wenigen Stellen die Ausdrücke, Gerechtwerden oder Rechtsertigung, in einem so weiten Sinn gebraucht werden, daß auch die Heiligung mit eingeschlossen ist, sie doch im allgemeinen Gebrauche hinlänglich von einander unterschieden werden, sowohl bei Paulus, als den andern inspiriten Schriftsellern.

Biel weniger ift ter weitbergeholte Begriff, bag Rechtfertiaung unfre Freifprechung von Unschuldigungen, besonters von benen bes Satans, bedeute, aus irgend einem deutlichen Text ber beil. Schrift ju beweisen. In bem, mas Die heil. Schrift Darüber lebrt, icheint weber ber Anfläger, noch Die Unflage porzufommen. Wohl wird ber Satan ber "Untläger" ber Denichen genannt. Aber ber Apostel bezieht fich auf teine Weise Darauf, in Allem, bas er über Die Rechtfertigung geschrieben bat, meder im Brief an bie Romer, noch an Die Galater. Gine chenjo erzwungene und unnaturliche Redemeife mare es, bie Rechtfertigung für unsere Freisprechung von ber vom Weset gegen und erhobenen Unflage ju erflaren, es jen benn, wir versteben barunter nichts Unteres als baß, obichon wir Das Gefet Gottes übertreten haben, und die Berbammnifi in ber Bolle verdienen, Gott benjenigen, welche gerechtfertigt find, nicht die Strafe querkennt, Die fie verdient haben.

Am wenigsten von Allem schließt Rechtsertigung in sich, daß Wott in denen betrogen ist, die Er rechtsertigt, daß Er glande, sie seven, was sie in der Ibat nicht sind, daß Er sie für anders ansieht, als sie sind. Es schließt keineswegs in sich, daß Gott uns beurtheilt gegen die wahre Natur der Dinge, daß Er uns für besser hält, als wir wirtlich sind, oder glaubt, wir seven gerecht, wenn wir ungerecht sind. Ganz gewiß

nicht! das Urtheil des allweisen Gottes ift immer nach ber Wahrheit. Noch läßt es sich vereinbaren mit seiner nie irrenden Weisheit, Er glaube, daß ich unschuldig sen, Er urtheile, ich sen gerecht oder heitig, weil ein anderer se ist. Er kann mich ebenso wenig mit Christus verwechseln, als mit David oder Abraham. Möge Jedermann, dem Gott Verstand gegeben hat, dieses ohne Vorurtheil überlegen, und er kann nicht anders, als zugestehen, daß solche Begriffe von Rechtsertigung weder mit der Vernunft, nach mit der heil. Shrift ver-

einbar find.

Der deutliche, schriftgemäße Begriff von Rechifertigung ift bie Erlaffung ober Bergebung ber Gunden. Gie if ein Aft Gottes, Des Baters, Durch welchen Er, um der durch bas Blut feines Sohnes gemachten Berfohnung willen, "die Gerechtigfeit (Onade) barbietet, indem Er Die Gunde vergiebt, welche bis anhero geblieben mar unter Geduld." Dieg ift Die leichtverständliche, natürliche Erflärung, welche Paulus in feiner gangen Epistel davon giebt; er erflärt es noch aussuhrlicher in Diesem und bem folgenden Kapitel. 3m 7. u. 8. Bers fagt er: "Selig find Die, welchen ihre Ungerechtigkeiten vergeben find, welchen ihre Gunden bededet find. Gelig ift ber Mann, welchem ber herr feine Gunde gurechnet." Dem, ber gerechtfertigt ift, will Gott "teine Gunde gurechnen;" Er will ihn megen berfelben nicht verdammen, weder in diefer Welt, noch in ber gutunftigen. Geine Gunden, alle feine vergangene Gunden in Wedanken, Borten und Thaten, find betedt, find ausgetilgt, follen nicht mehr in Erinnerung gebracht, gegen ibn erwähnt werden, gerade, als wenn fie nicht gewesen maren. Gott will bem Gunber nicht querfennen, mas er zu leiden verdient, weil der Gohn feiner Liebe fur ben Gunder gelitten hat, und nachdem wir "angenehm in dem Beliebten" geworden find, verfühnt mit Gott durch fein Blut," liebt und fegnet Er uns, wacht über unfer Bohl, als wenn wir nie gefündigt hatten.

Allerdings icheint der Apostel an einer Stelle die Bebeutung des Bortes viel weiter auszudehnen, wo er sagt: "Nicht die Hörer des Gesetzes, sondern die Thäter sollen gerechtsertigt werden." hier spricht er von unserer Nechtsertigung am großen Tage des Gerichts. Darauf bezieht sich auch unser herr, wenn Er sagt: "Aus deinen Worten wirst du gerechtsertigt werden," wodurch Er beweist, daß "die Menschen müssen Kechenschaft geben am jüngsten Gericht von jeglichem

unnühen Werte, bas fie gerebet haben." Aber es wird kaum eine andere Stelle zu finden fenn, in der Paulus das Wort in dem ausgedehnten Sinne gebraucht bat. Wenigstens thut er es nicht in dem Text vor uns, welcher unläugbar nicht von denen handelt, welche bereits ihren Lauf vollendet haben, sondern von jenen, welche gerade aussehen, ton Rampf zu fäm-

pfen, welcher ihnen verordnet ift.

III. Haben wir zu betrackten: Wer sind sie, die gerechtsertigt werden? Der Apostel sagt es uns ausdrücklich, die Gottlosen. "Er (das ist Gott) macht die Bottlosen gerecht." Die Gottlosen von jeder Art und jedem Grid, und Keine, als die Gottlosen; da "die Gerechten der Buse nicht bedürsen," so baben sie auch teine Bergebung nöthig. Nur Sünder haben Bergebung nothwentig, die Sünde allein ersordert's, daß sie vergeben werde. Bergebung bat einen numittelbaren Bezug aus Sünde, und in dieser Sinssicht auf einhes aberees. Es ist unsere Un gerechtig feit, wesweg in der vergebende Gott uns gnäcig ist, und es ist unsere Missischen Er "nicht mehr gedenkt."

Diefes icheint gang und gar nicht von benen beachtet gu werden, welche fo beftig dafür ftreiten, daß ein Mensch gebeiligt werden muffe, ebe er gerechtfertigt werden tonne, besonders von benen, welche behaupten, bag allgemeine Beiligung ober Geborfam ber Rechtfertigung vorbergeben muffe (außer fie meinen die Rechtfertigung am jungften Tage, von welcher bier gar nicht die Trage ift). Dies ift geradegn unmöglich (tenn wo feine Liebe Gottes ift, ba ift auch feine Seiligung, und unfere Liebe ju Gott entspringt erft aus bem Gefühl, bag Er uns liebt). Es ift auch felbit widersprechend, benn es ift nicht ein Beiliger, fondern ein Gunter, tem vergeben wird, und gwar, eben weil er ein Gunter ift. Gott rechtfertigt nicht bie Gottfeligen, sondern Die Gettlosen; nicht Die, welche bereits beilig fint, fondern bie Unbeiligen. Unter welcher Bedingung Er es thut, das wollen wir gleich betrachten, boch mas es auch fenn mag, fo ift es nicht Beiligung. Diefes zu behaupten, ware fo viel als zu fagen, bas Lamm Gottes nimmt nur bie Gunden hinmeg, welche ichon vorber meggenommen find.

Sucht und rettet der gute hirte blos diesenigen, welche schon gefunden sind? Rein. Er sucht und rettet, was verloren ist; Er vergiebt denen, welche seine vergebende Gnade nöthig haben. Er befreit von der Schuld der Günde, (und zur aleicher Zeit von ihrer Gewalt), Sünder jeder Art, von

jedem Grade; Menschen, bie bis babin gang und gar gottlos waren, in welchen tie Liebe tes Baters nicht war, und folglich, in welden nichts Butes wohnte, fontern nur Bofes, Stoly, Born, Liebe ber Welt, Die achten Fruchte Des fleifchlichen

Sinnes, welcher "Teintschaft gegen Gott" ift.

Diejenigen, welche frant fint, tenen tie Laft ber Gunten unerträglich ift, find tiejenigen, welche einen 21rgt notbig baben ; die, welche ichuldig fint, welche unter tem Born Gottes feufgen, find tiejenigen, welche Bergebung bedürfen. Die, welche bereits verurtheilt find, nicht nur von Gott, fondern auch von ihrem eigenen Gemiffen, sowie von tausend Bengen, megen ihrer Gottlofigfeit, sowool in Gedanten, 2Borten und Werfen, rufen Den um Bnade an, der "die Gottlofen gerecht macht," burch bie Erlojung, Die in Bejus ift, - ber Gottloie, und "ber nicht mit Werken umgeht;" ber, ebe er gerechtfertigt ift, nichts mabrhaft Butes und Beiliges thut. Denn weil ter Baum verdorben ift, jo find es auch die Fruchte; "ein fauler Baum tann feine gute Fruchte bringen."

Wenn eingewendet wird : "Aber ein Denich fann, ebe er gerechtfertigt ift, Die Sungrigen fpeifen, Die Racten fleiben, und dieses find boch gute Werke," so antworte ich: Er fann Dieses thun, che er gerechtfertigt ift, und Dieses sind in gemisfem Ginne "gute Werte ;" fie find "gut und nütlich ben Denfchen." Aber es jolgt nicht, daß fie, ftreng gesprochen, in fich felber ober in ben Augen Gottes gut find. Alle mahrhaft guten Werte folgen nach der Rechtfertigung und fie find taber gut und annehmbar bei Gott in Chrifto. weil sie aus einem mahren und lebendigen Glauben entspringen. Genau aus bem gleichen Grunde find alle Werte, vor der Rechtfertigung gethan, nicht gut im evangelischen Sinne, da fie nicht aus dem Glauben an Jesus Christus entspringen; (obschon sie oft ihren Ursprung in einer Art von Glauben an Gott baben mogen); ja, vielmehr, ba fie nicht gethan werden, wie Gott es haben will und zu thun befahl, so zweifeln wir nicht, (wie fremdartig es Einigen auch icheinen mag), daß fie Die Natur ber Gunde an fich haben.

Bielleicht haben Diejenigen, welche Diefes bezweifeln, ben wichtigen Grund nicht gehörig überlegt, warum teine vor ber Rechtfertigung gethane Werke mahrhaft und eigentlich gut senn können. Das Argument lautet einfach fo: Reine Werke find gut, welche nicht nach tem Willen und Befehl Gottes gethan werden. Aber keine vor der Rechtfertigung gethanen Werte werden nach Gottes Willen und Beschi gethan. Deswegen find keine vor der Nechtfertigung gethanen Werke gut.

Der erste Sat ift an sich selbst deutlich; und der zweite, daß teine vor der Rechtsertigung gethanen Werke nach dem Willen und Besehl Gottes gethan werden, wird eben so deutsich und unläugbar erscheinen, wenn wir nur bedenken, daß Gott will und besiehlt, daß alle un sere Werke aus der Liebe zu Gott, daß alle un sere Werke aus der Liebe zu Gott, des seine aber nicht geschen, so lange wir Gott nicht als unsern Bater lieben, und siese Liebe kann nicht in uns senn, bis wir den Geist der Kindschaft empfangen, der in unsern Berzen rust: Ubba, lieber Bater!

IV. Aber unter welchen Bedingungen wird benn ber Gottlose, der bis zu der Zeit nicht mit Werken umgeht, gerechtfertigt? Unter einer allein, welche ift Glaube; wenn er "glaubet an Den, ber bie Gottlosen gerecht macht." "Wer Ihn horet und glaubet an Ihn, ter kommt nicht in bas Bericht, fondern er ift com Tode jum Leben hindurch gedrungen." "Er hat die Gerechtigkeit vor Gott, Die da kommt burch ben Glauben an Jesum Christum, ju Allen und auf Alle, Die ba glauben. Welchen Gott hat vorgestellt zu einem Unabenftuble, durch ben Glauben in seinem Blute, und ihm darbote Die Gerechtigkeit, tie vor Ihm gilt, auf daß Er allein gerecht fen und gerecht mache ben, ber da ift bes Glaubens an Jefum." "So halten wir nun, daß ber Menich gerecht werbe ohne bes Wejetes Worte, allein durch den Glauben;" ohne vorbergehenden Gehorfam gegen das Moralgeset, welches er bis jest nicht vollbringen konnte. Dag nichts Underes, als bas Dloralgeset bier gemeint ift, erhellt beutlich aus bem, mas folgt : "Bie? Deben wir benn bas Gejet auf burch ben Glauben? Das fen ferne! Contern wir richten bas Gefet auf." Beldes Geset richten wir durch ben Glauben auf? Richt bas Ceremonialgeset Moffe. Auf feine Wife, fondern bas große Weseh ber Liebe, Der heiligen Liebe Gottes und unsers Rachften.

Der Glaube im Allgemeinen ift eine göttliche, übernaturliche Gewißheit und Heberzeugung "bessen, was wir nicht sehen," mit unsern körperlichen Sinnen nicht erkennen können, da es entweder vergangen, zukunftig oder geistlich ift. Rechtsertigender Glaube schließt in sich nicht nur einen göttlichen Beweis ober tie Ueberzeugung, daß "Gott in Christo war und die Welt mit Ihm selber versöhnte," sondern eine seine seine harb, daß Er mi ch liebte und sich selbst für meine Sünden starb, daß Er mi ch liebte und sich selbst sür mi ch dahingab. Zu welder Zeit nun ein Sünder tieses glaubt, sez es in früher Kindheit, in seinen träftigen Jahren, oder wenn er alt und grau ist, so rechtsertigt Gott einen solchen Sünder. Gott vergiebt und rechtsertigt und absolvirt den, in dem bis sest nichts Gutes war, um seines Sohnes willen. Buße hatte Gott ihm bereits vorher gegeben; aber die Zuße war weder mehr noch weniger, als ein tieses Gesübl von dem Mangel an allem Guten und dem Borhandenseny von allem Bosen; und was er auch Gutes thut over hat, von der Stunde an, da er zuerst an Gott durch Christum glaubt, ist die Trucht des die Frucht auch.

Ich fann bie Ratur tiefes Glaubens nicht beffer befchreiben, als mit ten Worten unferer Rirde. "Das einzige Mittel jum Seligwerben" (wovon bie Rechtfertigung ein Zweig ift), nift ber Glaube, bas ift, eine feite Buverficht, bag Gott uns unfere Gunten vergeben bat, tag Er uns wieder in feine Bunft aufgenommen bat, um des Berbienftes von Chrifti Tod und leiten willen. Aber bier muffen mir Gorge tragen, bag wir Wott nicht aufbalten burch einen unbeständigen, mantenben Glauben; Petrus, intem er ju Chrifto auf tem Baffer binging, mar in Gejabr, ju ertrinten, weil er im Glauben schwach murde. Ebenfo mir, wenn mir anfangen, ju manten und ju zweifeln, fo ift es zu befürchten, bag wir finten merben, wie Petrus, nicht ins Baffer, fontern in ten botenlofen Abgrund des bollischen Teuers." 2. Pretigt über tie Paffion. "Daber habe einen fidern und beständigen Glauben, nicht nur bag ter Tod Chrifti gultig ift für alle Belt, fontern bag Er ein volles und binlangliches Opjer fur bich bargebracht hat, eine vollkommne Reinigung Deiner Gunten, fo tag Du mit dem Apostel fagen fannst, er liebte mich und gab fich selbst für mich. Das heißt, Christus Dein eigen machen, und Gein Berbienft auf bich felbit anwenten." Predigt über bas Saframent, erfter Theil.

Wenn ich behaupte, daß dieser Glaube die Bedingung ber Rechtsertigung ift, so meine ich erstens, daß es ohne ihn keine Rechtsertigung giebt. "Ber nicht glaubet, ist bereits gerichtet;" und so lange er nicht glaubet, "bleibet der Zorn Gottes

über ibm."

Da fein anderer Name unter bem himmel als ber Name Jesus uns gegeben ift, so giebt es fein anderes Berdienft, moburch ber Gunter jemals von ber Schuld ber Gunte befreit werden fann, und ift fein anderer Weg, einen Antheil an feinem Berdienft gu erhalten, benn burch ben Glauben an feinen Ramen. Go lange wir ohne tiefen Glauben find, find wir "Fremde und außer ber Burgerichaft Jfraele, und Fremde von ben Teftamenten ber Berheißung; haben baber feine hoffnung in ber Welt und find obne Gott in ber Welt." 28as für jogenannte Tugenden ein Mensch baben mag, (ich rede von Solchen, ju welchen bas Evangelium gepredigt wird, benn "was habe ich mit benen ju thun, die braugen find ?"). was für gute Werfe er thun mag, es nütt nichts, er bleibt ein Rind des Bornes, und unter bem Fluch, bis er an Jesus glaubt.

Der Glaube ift baber eine nothwendige Bedingung ber Rechtsertigung; ja die einzige nothwendige Bebingung berfelben. Diefes ift ber am eite Punft, ber forafältig ju beachten ift, bag in bem Hugenblid, wenn Gott bem "Gottlojen, ber nicht mit Werten umgeht," ben Glauben giebt (tenn er ift eine Gabe Gottes), so wird "ber Glaube ihm gerechnet gur Gerechtigfeit." Er hat gang und gar feine Gerechtigfeit vor tiesem, nicht einmal eine negative, D. h. Freiheit von Schuld. Aber "der Glaube wird ihm gerechnet zur Gerechtigkeit," in dem Augenblice, ba er glaubet. Nicht bag Gott (wie vorher bemerkt wurde) ihn für etwas halt. das er nicht ift. Sondern, ba "Er Christum für uns gur Gunde gemacht hat," bas ift, Ihn als einen Gunder behandelte, Ihn wegen unserer Gunden bestrafte, fo spricht Er uns gerecht von ber Zeit an, ba wir an Ihn glauben; tas ift, Er ftraft uns nicht wegen unfern Gunden, ja Er behandelt uns, als ob wir ichuldlos und gerecht waren.

Sicherlich, Die Schwierigfeit, bem Sate beiftimmen zu fonnen, daß der Glaube die einzige Bedingung gur Rechtfertigung ift, muß baber tommen, daß man ihn nicht verfteht. Wir verstehen barunter so viel, daß er bas einzige Mittel ift, ohne das Reiner gerechtfertigt wird; das einzige unmittelbare und unerläßlich Erforderliche, um Bergebung zu erhalten. Dbichon ein Menich Alles hatte, nur feinen Glauben, fo fann er doch nicht gerechtfertigt werden; und auf ber andern Seite, obichon ihm Alles zu fehlen icheinen mag, fo wird er doch, wenn er Glauben hat, gerechtfertigt. Gefest, ein Gunder irgend einer

Art und irgend eines Grades wirft sich in einem vollen Gefühl seiner gänzlichen Gottlosigfeit, seiner gänzlichen Unfähigteit, Gutes zu denten, zu reden und zu thun, seiner gänzlichen Verdammungswürdigleit, gesett, sage ich, dieser Sünder, bülflos und Soffnungslos, wirft sich ganz auf die Gnade Gottes in Christo (welches er freilich nicht thun kann, außer durch die Gnade Gottes), wer kann zweiseln, daß ihm nicht in dem Lugenblick vergeben wird? Wer wird behaupten, daß noch mehr unerläßlich verlangt wird, ehe daß ber Sünder gerechtsertigt werden kann? Hat jemals ein solches Beispiel stattgesunden, und giebt es deren nicht unzählige? So folgt, daß der Glaube, im obigen Sinne, die einzige Bedin-

gung gur Rechtfertigung ift.

Es geziemt fich nicht für arme, ichultige, füntige 2Burmer, welche alle Segnungen, teren fie fich erfreuen (vom geringfien Tropfen Baffer, ber unfere Bunge fühlt, ju ten unentlichen Reichthumern ber emigen Berrlichfeit) aus Ginate, aus lauter Bunft und nicht aus Berdienft erhalten, Gott um Die Grunte feines Sandelne gu fragen. Es ftebt und nicht gu, 3bn, ber Niemand Rechnung giebt von feinen Wegen, ju fragen: Warum machit Du ben Glauben gur Bedingung, gur einzigen Bedingung für bie Rechtfertigung ? Warum verordnetest Du, wer da glaubt, under allein, foll felig werden? Diefes ift ber Puntt, auf welchem Paulus in tem 9. Rap. feiner Epiftel fo feit besteht, nämlich, bag bie Beringungen ber Bergebung und ter Unnahme nicht von uns, fontern con Ibm, ter und rufet, abbangen ; bag es feine Ungerechtigfeit von Gott ift, feine eigenen Bedingungen feftzufiellen, nicht nach unferm, fontern nach feinem eigenen Boblgefallen, melder mit Recht fagen tann, "wem 3ch gnatig bin, tem bin 3ch gnabig, nämlich bem, welcher an Jejus glaubt." "Co liegt es nun nicht an Jemantes Wollen oter Laufen," tie Bedingungen ju mablen, unter benen er Unnahme finden will; "fondern an Gottes Erbarmen," und Er nimmt Reinen an, außer aus feiner freien Liebe, und "wen Er will," bas ift biefenigen, welche nicht glauben, "verftodet Er," überläßt fie gulebt ihrer Bergenshärtigfeit.

Ginen Grund tonnen mir jetoch in Demuth versteben, warum Gott biese Bedingung jur Rechtsertigung machte: "Wenn bu an ten Gerrn Jesum Christum glandit, sollt bu jelig werden." Es geichah, um ben Menfchen vor bem Stolz zu bewahren. Der Stolz hatte bereits selbst bie

Die Engel Gottes gerftort, batte ben britten Theil ber Sterne Des himmels hinabgestürgt. Es war Stolz, was bas erfte Elternpaar bewegte, ter Stimme bes Berfuchers : "Ihr werbet fenn wie Gott," Gebor ju geben, und Gunde und Tod in die Welt brachte. Es ift baber ein Bemeis ber Weisbeit Gottes, baff Er für Mam und feine Rachtommen eine folde Bebingung ter Berjöhnung feitstellte, Die fie mabrhaft bemuthigen und in Staub bengen fellte. Und foldes ift ber Glaube. Er ift befonders geeignet ju tiefem Endzwed, benn mer burch tiefen Glauben ju Gott fommt, muß feine Augen allein auf feine Gottlofigfeit, auf feine Schuld und Gulflofigfeit beften, ohne Die geringite Rudficht auf irgend ein vermeintliches Gutes in ibm felbit, oder auf irgend eine Tugend oder Berechtigkeit, was es auch jegn mag, zu nebmen. Er muß fommen als ein bloger Gunder, innerlich und außerlich, felbit gerftort und felbstverdammt, indem er nichts zu Gott bringt als Gottlofigleit, und nichts von fich zu fagen bat, als Gunde und Clend. Mur bann, wenn fein Mund gestopft ift und er gang ichuldig vor Bott ftebt, fann er auf Jefum ichauen, als die gange und alleinige Berfohnung fur feine Gunden, auf die Weise nur fann er in 3hm erfunden werden, und bie Berechtigfeit Gottes empfangen burch ben Blauben.

Du Gottloser! melder du Diese Worte hörest oder liefest, du bulfloser, elender Gunder, ich fortere bich denn auf vor Gott, Dem Richter von und Allen, gebe geradezu zu Ihm, mit aller Teiner Gottloffateit. Rimm Dich in Acht, nicht beine Seele ju verderben, intem Du beine Gerechtigkeit mehr ober meniger vertbeidigft. Bebe als ein gang Gottlofer, Schuldiger, Bertorner, Beroorbener, ber Bolle Burdiger, und bu wirft Unabe finden vor feinen Mugen und erfahren, bag Er Die Gottlofen gerecht madt. Romme gum Blute ber Besprengung ale ein verlorner, bulflofer Gunter, bann blide auf gu Jefus! Giebe bas Lamm Gottes, meldes beine Gunden hinmegnimmt! Berufe bich auf teine Werte, nicht auf beine eigene Berechtigteit, auf teine Demuth, Berknirschung, Aufrichtigfeit! Auf feine Weise. Das hieße in ber That ben herrn verläugnen, ber bich erkauft hat. Rein, berufe bich einfach auf bas Blut bes Bundes, Das Bojegeld bezahlt für beine folge, eigenfinnige, fündvolle Geele. Wer bu auch fenn magit, ber bu jeht beine innerliche und außerliche (Bottlofigfeit erfennft und füblit, Dit bist ber Mann! Ich rufe bich zu meinem herrn! Ich forbere Dich auf, durch ben Glauben ein Rind Gottes zu werden!

Der herr bedarf beiner! Du, ber du fühlest, daß du ber hölle werth bist, bist gerade geschickt, seine Ebre zu befördern, ben Ruhm seiner freien Gnade, welche den Gottlosen gerecht macht und den, so nicht mit Werfen umgeht. D tomme doch schnell! glaube an den herrn Jesus und du, gerade du, wirst ein Kind und Erbe Gottes werden Amen.

## Cinunddreißigste Predigt.

#### Von der Vorsehung.

"Auch find bie Saare auf eurem Saupte alle gegablet." Luf. 12, 7.

In ben vorhergehenden Versen warnt unser herr die Jünger vor Menschensurcht. "Fürchtet euch nicht," sagt Er im 4. Berse, "vor denen, die den Leib tödten, und darnach nichts mehr thun können." Er warnt sie vor dieser Furcht, indem Er sie zuerst erinnert an das, was schrecklicher ist, als irgend Etwas, was Menschen thun können. "Fürchtet euch vor dem, der, nachdem Er geködtet hat, auch Macht hat, in die hölle zu wersen." Er warnt sie ferner davor, durch die Erinnerung an eine allwaltende Borschung: "Berkauft man nicht füns Sperlinge um zween Psenninge? Noch ist vor Gott derselbigen nicht einer vergessen." Oder wie die Worte mit einer sehr unbedeutenden Abweichung, Matth. 10, 29. 30., heißen: "Noch fällt derselben seiner auf die Erde, ohne euren Bater. Nun aber sind auch eure Haare auf dem Haupte alle gezählet."

Wir muffen indessen bemerken, daß dieser starke Ausdruck, obgleich bei beiden Evangelisten wiederholt, nicht nothwendig in sich schließt, daß Gott wirklich im wörtlichen Sinne alle Haare, die auf den Häuptern seiner Geschöpse sind, zählt, sondern es ist ein sprichwörtlicher Ausdruck, der ausdrückt, daß Alles, auch das Kleinste und Unbedeutendste in den Augen der Menschen, doch ein Gegenstand der Sorgsalt und Vorsehung Gottes sen; vor welchem nichts klein ist, was die Glückselig-

feit von irgend einem seiner Geschöpfe betrifft.

Es giebt taum irgend eine Lehre im gangen Umfang ber

Offenbarung, welche von größerer Wichtigkeit, als diese, ist, und doch ist vielleicht kaum eine zu sinden, die so wenig beachtet und so wenig verstanden wird. Last uns daher mit dem Beistande Gottes sie gründlich untersuchen, um zu sehen, auf welcher Grundlage sie beruht, und was sie eigentlich in sich

schließt.

Der ewige, allmächtige, allweise, allgnädige Gott ist der Schöpser Himmels und der Erde; Er ries hervor durch sein allgewaltiges Wort das ganze Weltall; Alles was ist. "Also ward vollendet Himmel und Erde mit ihrem ganzen Heere." Und nachdem Er alle Dinge hervorgerusen, die Pslanzen nach ihrer Art, die Fische und Bögel, Thiere und Gewürme, nach ihrer Art, "erschuf Er den Wenschen Ihm zum Bilde." Und der Herr sah, daß seder einzelne Theil des Weltalls gut war. Aber als Er sedes Ding, das Er geschaffen hatte, in Verbindung des einen mit dem andern ansah, "siehe da, es war sehr gut."

So wie nun dieses allweise, allgnädige Wesen alle Dinge erschaffen hat, so erhält Er auch alle Dinge. Er ist sowohl der Erhalter als Schöpfer von Allem, das ein Daseyn hat. "Er trägt alle Dinge mit seinem frästigen Worte;" nun muß Er doch in jedem Augenblick jedes Ding tennen, das Er geschaffen hat, und das Er erhält, sonst könnte Er es nicht erbalten; Er könnte ihm nicht das Wesen forterhalten, das Er ihm gegeben hat. Es ist nicht anders zu erwarten, als daß Er, der allgegenwärtig ist, welcher "Himmel und Erde ersüllt," welcher an jedem Plaze ist, seben sollte, was an jedem Plaze sich besindet, an dem Er gegenwärtig ist.

Wenn bas Auge bes Menichen Dinge in einer furzen Entfernung unterscheibet, so sieht bas Auge eines Ablers bas, was weiter entfernt ist, bas Auge eines Engels, was in taufendmal weiterer Entfernung liegt; wie soll dann nicht das Auge Gottes jedes Ding sehen in der ganzen Ausdehnung der Schöpfung? besonders wenn Er uns selbst in seinem Worte sagt, daß nichts ferne von Ihm ist, in welchem wir Alle "leben

und weben und find."

Es ift wahr, unser schwacher Verstand versteht dies nur unvolltommen; aber wir mögen es nun verstehen oder nicht, wir sind gewiß, daß es so ist. So gewiß es ist, daß Er Alles erschuf und das noch immer erhält, was geschaffen ist; so gewiß ist es, daß Er gegenwärtig ist zu allen Zeiten und an allen Orten, daß Er über und unter uns ist, daß Er "vorne und hinten und umgiebt, und wo wir auch find, legt Er feine hand auf und." Wir gestehen mit bem Pfalmisten: "Solches Erfeuntniß ist mir zu wunderbar und zu hoch, ich fann es nicht begreifen." Die Art und Weise seiner Wegenwart fann fein Mensch erklären, auch wabricheinlich fein Engel im himmel.

Der allgegenwärtige Gott ficht und fennt alle Eigenschaften ber Befen, Die Er geschaffen bat. Er fennt alle Die Berbindungen, Bertnüpfungen und Berhaltniffe, und alle Bege, in welchem einer ten antern berühren fann. Er ficht alle Die nicht belebten Theile ber Schöpfung, sowohl im Firmament, ale unten auf Erden. Er weiß, wie Die Sterne, Rometen ober Planeten bort oben einen Einfluß auf die Bewohner ber Erde bier unten ausüben, welchen Ginflug ber untere himmel mit seinen Magaginen von Feuer, Sagel, Schnee, Dunften, Winden und Sturmen auf unfern Planeten bat, und welche Wirfungen in ben Gingeweiden ber Erbe burch Fener, Luft und Baffer bervorgebracht merten, melde Musbunftungen baraus auffteigen und melde Beranderungen taburch entstehen, welche Wirfung jedes Mineral ober jede Pflange auf Die Menschenkinder bat; Alles Dieses liegt offen und flar vor bem Ange bes Schöpfere und Erhaltere bes Beltalls.

Er kennt alle lebenden Wesen auf Erden, die viersüßigen Thiere, Bögel, Fische, Gewürmer oder Insekten. Er kennt alle die Eigenschaften und Kräfte, die Er ihnen gegeven hat, von den höchsten zu den niedersten. Er kennet seden guten Engel und seden bösen Engel in jedem Ibeile seiner herrschaft; und sicht vom Himmel herab auf die Menschentinder auf der ganzen Oberstäche der Erde. Er kennt alle herzen der Menschen und verstebt alle ihre Gedonken. Er sieht, was seder Engel, jeder Leusel, jeder Mensch bewohl denkt, als spricht und thut; ja, und sie Alle sühlen, daß Er alle ihre Leiden sieht

und alle ihre Umftande fennt.

Und ist der Schöpfer und Erhalter der Welt theilnahmlos bei dem, was Er in derselben sieht? Blidt Er auf diese Dinge mit einem boshaften oder sorglosen Auge? Ift Er ein epicu-räischer Gott? Sitt er ruhig in seinem himmel, ohne die armen Erdbewohner zu beachten? Es kann nicht senn. Er hat uns gemacht und wir nicht uns selber; und Er kann nicht das Werk seiner eigenen hand verachten. Wir sind seine Kinder, und kann eine Mutter vergessen die Kinder ihres Leibes? und oh sie derselben vergäße, so will doch Gott unserer

nicht vergessen! Im Gegentheil, Er hat ausdrücklich erklärt, daß wie seine Augen über die ganze Erde bliden, so liebt Er Jedermann und Er erbarmet sich aller seiner Werte. Folglich nimmt Er Antheil jeden Augenblid an dem, was jedem Geschöpfe auf Erden zustößt, und ganz besonders an dem, was bei den Menschenkindern vorkommt. Es ist freilich ichwer, diefes zu versiehen, ja es ist schwer, es zu glauben, wenn man die unermestliche Bosheit und das zahllose Elend, welches wir an allen Seiten sehen, in Anschlag nimmt.

Aber wir muffen es glauben, wenn wir Gott nicht zu einem Lügner machen wollen; obschon es gewiß ift, bag fein Mensch es begreifen fann. Es gebührt uns, uns vor Gott zu bemü-

thigen, und unfere Unwiffenheit anguerkennen.

Wie fonnen wir auch erwarten, bag ein Denich im Stanbe fenn jollte, Die Wege Gottes qu begreifen ? Rann ein Wurm einen Wurm begreifen? Wie viel weniger aber fann man annehmen, daß ein Menich Gott begreifen fann! Er ift fo unentlich an Weisbeit, als Er an Macht ift, und alle feine Beisheit wird beständig angewandt, um alle die Angelegenheiten feiner Schöpfung jum Besten seiner Weschöpfe gu leiten und gu führen. Denn feine Weisheit und Gute geben Sand in Sand, fie find untrennbar vereinigt und handeln beftandig, in Uebereinstimmung mit allmächtiger Rraft, für bas mabre Wohl aller feiner Weichopfe. Da feine Macht feiner Weisheit und Gute gleich ift, fo wirft fie beständig mit ihnen, Ihm find alle Dinge möglich; Er thut, was Ihm mohl gefällt, im himmel und auf Erden, und in bem Meere und an allen tiefen Orten, und wir tonnen nicht zweifeln, bag Er alle feine Macht ausübt, sowohl in Erhaltung, als in Regierung von Allem, das Er gemacht hat.

Rur tann Er, ber alle Dinge thun fann, nicht fich felbst verleugnen, nicht sich selbst zuwiderhandeln, oder seinem eigenen Werfe widerstreben; sonst würde Er alle Sinden, mit den sie begleitenden Schmerzen, in einem Augenblick zeritören, Er würde die Gottlosigfeit aus seiner ganzen Schöpfung verbannen und feine Spur von derselben übrig lassen. Aber indem Er so handelte, würde Er sich selbst zuwidenhandeln; Er würde sein eigenes Wert ganz und gar umstoßen und Alles, was Er gethan hat, seitdem Er den Menschen aus Erden geschaffen hat, zu nichte machen. Denn Er schuf den Menschen nach seinem eigenen Bilde; einen Geist, gleich ihm selbst; einer Geist begabt mit Bernunst, Willen, Gesühl und Frei-

heit, ohne welche lettere weber seine Bernunft, noch sein herz von irgend einem Nugen gewesen wäre, und er seibst weber bes Lasters, noch ber Tugend zurechnungsfähig seyn könnte. Er wäre ohne Freiheit einer moralischen handlung ebenso unsfähig, als ein Baum ober ein Stein. Wenn baher Gott auf die Weise seine Macht ansüben wollte, so würde gewiß kein Laster mehr seyn, aber es ist ebenso gewiß, daß auch keine Tu-

gend in ber Belt fenn murbe.

Deshalb kann (mit Chrfurcht sen es gesprochen) ber Allmächtige selbst die Sünde und ihre Folgen nicht ausheben. Er kann nicht sich selbst widersprechen, Er kann nicht sein Bild, in dem Er den Menschen erschuf, in seiner Seele zerstören, und ohne dieses zu thun, kann Er nicht Sünden und Schmerzen aus der Welt vertilgen. Dies zu thun, ersordert ganz und gar keine Beisheit, sondern blos einen Gewaltstreich der Allmacht. Dagegen beweist sich die vielsache Weisheit Gottes sowohl, als seine Macht und Güte in der Regierung des Menschen als eines freien Wesens, das sähig ist, entweder das Gute oder Böse zu wählen. Hierin erscheint die Tiefe der Weisheit Gottes in seiner anbetungswürdigen Vorsehung, indem Er den Menschen so regiert, daß weder seine Vernunst, noch sein Wille, oder seine Freiheit zerstört wird.

Er macht, tag alle Dinge, jowohl im himmel, als auf Erben, bem Menschen bienlich werden, ben Endzweck seines Taseyns zu erreichen, sein Seelenheil auszuschaffen, so weit es geschehen kann, ohne Zwang, unbeschadet seiner Freiheit. Ein ausmertsamer Beobachter kann leicht wahrnehmen, daß das ganze Walten der göttlichen Borschung so beschaffen ist, daß es dem Menschen jede mögliche hülfe darbietet, um das Gute thun, und das Böse vermeiden zu können, soweit dies geschehen kann, ohne den Menschen zu einer Maschine zu machen oder ihm seine moralische Berantwortlichkeit zu nehmen. Ein frommer Schriftsteller bemerkt, daß die allgemeine göttliche Borsehung über das ganze Weltall mit einem dreisachen Umkreis umgeben ist.

Der äußerste Kreis schließt in sich das ganze Menschengeschliecht, alle Nachkommen Adams, alle die über die Oberfläche der Erde verbreiteten menschlichen Geschöpfe, nicht nur die Christenheit, diesenigen, die sich Christen nennen, sondern auch die Mahomedaner, welche an Anzahl bei weitem stärter sind, als sogar die Namen-Christen. Ja, auch die Heiben, welche in Anzahl die Christen und Mahomedaner miteinander übertreffen. "It Er allein der Juden Gott? Ist Er nicht auch ber Beiden Gott?" fragt ber Apostel. Und so fonnen wir fragen: Bit Er der Gott ber Christen und nicht ber Mahomedaner und der Seiden? Ja ohne Zweifel, auch der Mahomedaner und Beiden. Geine Liebe ift nicht beschräntt, Der Bert liebt Rebermann und erbarmet fich aller feiner Berte.

Doch ift anzunehmen, bag Er eine mehr unmittelbare Sorge für Die verwendet, welche ber zweite fleine Rreis enthalt, welcher alle in fich schließt, Die Chriften genannt merden. alle, Die bekennen, an Chriftum ju glauben. Wir konnen vernünftigerweise benten, bag tiefe in gewiffem Grabe ibn ehren, wenigstens mehr als Die Beiden; daher Gott gleichweise in gewissem Mage fie ehrt und nabern Antheil an ihnen nimmt. Wir tonnen aus Manchem feben, daß der Fürft biefer Welt nicht fo große Macht über Diefe hat, wie über bie Beiden. Der Gott, dem fie befennen gu bienen, unterftutt in gemiffem Mage feine eigene Sache, fo dag die Beifter ber Finfterniß nicht fo unbeschräntt über fie berrichen, als über

Die Beidenwelt.

Innerhalb bes britten, innerften Rreifes find nur bie wahren Christen enthalten ; Diejenigen, welche Gott nicht blos mit dem Munde, fondern im Beift und in der Bahrheit verebren. Dierin find alle Die begriffen, Die Gott lieben ober wenigstens Gott mabrhaft fürchten und recht thun; Alle, welche gefinnt find, wie Jefus Chriftus auch war, und welche manbeln, wie auch Chriftus mandelte. Die obenangeführten Worte unsers herrn beziehen fich besonders auf fie. Diefe find co auch gang besonders, ju benen Er fagt: "Auch die Saare auf eurem Saupte find alle gegabit." Er fieht ihre Geelen und ibre Rorper; Er mertt besonders auf alle ihre Bemuthestimmungen, Bunfche und Gedanten, alle ihre Worte und Sandlungen. Er fieht auch ihre innern und augern Leiden, und Die Quelle, woraus fie entstehen. Richts, was fich auf fie begieht, ift ju groß oder ju flein fur Ihn. Er hat fein Huge beständig auf jede einzelne Perfon, die ein Glied feiner Gamilie ift, gerichtet, fo wie auf jeden Umftand, ber fich entweder auf ihre Scele ober Leib, auf ihren innerlichen ober außerlichen Buftand, bezieht, und mobei entweder ihr zeitliches oder ewiges Wohl in irgend einem Grad betheiligt ift.

Aber mas fagen Die meifen Manner biefer Belt ju biefem ? Sie antworten : "Ber zweifelt benn an dem? Bir find feine Atheisten; wir ertennen Alle eine Borfehung an ; bas ift eine allgemeine Borfebung; benn in ber That, wir wiffen nicht

mas wir von einer befondern Borfebung, von welcher einige reden, machen follen; die fleinen Angelegenheiten ter Menfchen muffen toch weit unter ter Beachtung tes großen Echo-

pfere und Regenten bes Weltalls fenn!"

Du jagit: "Du giebst eine allgemeine Borsebung gu, aber lengueit eine be fon dere, ins Gingelne gebente." Und mas ift benn eine allgemeine, von welcher Urt tann fie fenn, tie nicht Gingeln beiten in fich fchlieft? 3ft nicht jetes Allgemeine nothwendigerweise aus verschiedenen Einzelnheiten gufammengefett? Rannft bu mir irgend etwas Allgemeines nennen, Das nicht aus Einzelnbeiten besteht? Renne mir irgend ein Wefchlecht, bas feine Urten entbatt? Bas macht benn ein Beidlecht aus, als jo vielt gujammengefügte Urten ? Bas ift benn ein Banges, bas feine Theile entbalt? Bloger Unfinn und Witerspruch! Betes Bange muß in ter Natur ber Dinge aus verschiedenen Theilen bestehen; tenn mo feine Theile find, tann auch tein Banges fenn.

Da riefes eine Cache von großer Wichtigfeit ift, fo mogen wir es etwas weiter betrachten. Bas verftebit bu unter einer allgemeinen Borjebung, als unterschieden von einer ing Gingelne gebenden ? Berftebit bu tarunter eine Borfebung, melde blos Die größern Theile Des Weltalls übermacht, etwa tie Conne, ben Mont ober bie Sterne? Thut fie es nicht auch bei ber Erde? Du giebit qu, fie thut es. Aber thut fie es nicht auch bei ihren Bewohnern? 2Bas ift bie Erte ohne fie, als ein leb-Tofer Rlumpen? Bit nicht ein Beift, ein Erbe ter Uniterblichfeit mehr werth, als die gange Erbe? Ja, obichon tu noch Die Conne, ten Mond und Die Sterne bingu thuft? Dier auch Die gange lebloje Schöpfung? Ronnten wir nicht fagen : "Diefe alle vergeben ;" "aber tiefer bleibet," fie alle veralten, wie ein Rleit; aber biefer (es fann in einem niedern Ginne fogar von bem Weichupfe gejagt werden) bleibt berfelbe und feine Jahre nehmen fein Ende."

Der meinest bu, wenn bu eine allgemeine Borsebung unterschieden von einer ine Gingelne gebenden, behaupteit bag Gott blos einige Theile ber Welt überwacht und andere nicht beachtet? Welche Theile beachtet Er benn? Tiejenigen außerhalb voer innerhalb des Connenspitems? Der beachtet Er einige Theile ber Erde und andere nicht? Welche Theile benn? Blos tie innerbalb ber gemäßigten Bone? Belche Theile find tonn unter ter Dobut feiner Bergebung? 280 willft bu die Grenglinie gieben ? Schließejt bu Die bavon aus, welche in ber beißen Bone leben? ober jene, welche innerhalb des Polarfreises mobnen? Rein, sage lieber, "ber Berr liebt einen Jeden, und erbarmet fich aller feiner Werte."

Meinest Du, (tenn wir wollten gerne beine Meinung miffen, wenn bu irgent eine Meinung baft), bag bie Borfebung Gottes fich in ter That über alle Ibeile ber Erde erftredt in Bezug auf große und besondere Ereigniffe, wie g. B. Das Emperiteigen und ten Gall von Weltreichen; aber bag bie fleinen Ungelegenheiten Diefes ober jenes Mannes ju gering für Die Beobachtung tes Allmächtigen maren? Dann bedenfest bu nicht, bag groß und flein blos relative, von Menschen gebrauchte Ausdrücke find. Berglichen mit bem Allerhöchsten, ift ber Menid, und alles, mas die Meniden anbelangt, Nichts. Demungeachtet ift in feinen Augen bennoch Alles, auch bas Geringfte, von Bedeutung, wenn es tie Wohlfahrt beffen be = trifft, ber Gott fürchtet und recht thut. Moge bie Lehre von einer allgemeinen Borgebung, mit Ausschluß ber ins Einzelne gebenten, auf immer von allen vernünftigen Menichen als ein abgeschmadter, fich jelbit mitersprechenter Unfinn verwor-

fen merten.

Wir fernen aus Diefer furgen Betrachtung ber Borfebung Gottes zuerft unfer Bertrauen gang auf Den ju fegen, welcher tie, jo Jon fuchen, nie getäuscht bat. Unfer Berr und Bei-Jand macht felbit Gebrand von Diefer 2Bahrheit. "Fürchte Dich daber nicht," wenn bu mabrhaft Gott fürchteft, fo brauchft Du nichts außer tiefem ju furchten. Er wird eine ftarte Burg feyn für alle, Die 3bn fürchten. 2Bas ift benn im Simmel pter auf Erden, bas bir ichaden fann, mabrend bu unter ber Dbbut bes Echopfers und Regenten von himmel und Erbe bift? Lag bie gange Erbe und Die gange Golle fich gegen bich vereinigen; ja bie gange belebte und leblofe Schopfung; fie fonnen nicht ichaten, jo lange Gott auf teiner Geite ift, feine gnavige Witte berecht bich wie ein Edilo. Rabe verbunden mit Diefem Bertrauen auf Gott ift die Dantbarfeit, die wir Ihm für feinen gnädigen Schut schuldig find. Es follen 3hm alle tie tanten, welche Er fo aus ber Sand aller ihrer Teinte befreit. Welches unaussprechliche Borrecht ift es, unter ber gan; besondern Debut Deffen ju fegu, der alle Gewalt hat im Simmel und auf Erden! Wie tonnen wir 3hn genugfam preifen, während wir unter feinen Flügeln, und feine Treue und Bahrbeit unser Schutz und Schild ift ? Aber ju gleicher Beit jollten wir die außerfte Gorge anwenden, demuthig vor und recht nabe

ju Gott ju manteln. Wantle bemuthig, tenn wenn bu auf irgend eine Weise Gott feiner Chre beraubest, wenn bu irgend etwas bir felbft jufchreibft, fo werden bie Dinge, welche au beiner Woblfabrt batten bienen follen, fich bir ale eine "Welegenheit jum Galle" erweisen. Unt mantle gang nabe ju 3hm! fiebe gu, tag bu ein von Befledungen reines Gewiffen gegen Gott und Menschen habeft. Rur fo lange bu bas thuft, bift bu in ter besondern Dbbut beines Batere im Simmel. Aber laffe ja nicht bas Bewußtseyn feiner Gorge für tich, bich forglos ober trage machen; im Wegentbeil, mabrend bu von ber großen Babrbeit burchdrungen bift : "Die Bulfe, Die auf Erden geschieht, thut Er," fo fen ou ernftlich und flei-Big, alle bie Mittel ju gebrauchen, gerate als wenn bu bein

eigener Beschüter mareft.

Endlich: in welcher bedauernswerthen Lage find biejenigen, welche nicht glauben, bag es eine Borfehung giebt, ober, was auf bas Gleiche beraustommt, bag es feine ins Gingelne gebende gabe! In welder Stellung fie auch fenn mogen, fo lange fie in ber Belt fint, find fie gabllofen Wefahren ausgesett, welche feine menschliche Weisheit vorausseten und feine menichliche Macht verbindern tann. Es ift für fie feine Gulfe! Wenn fie auf Menschen vertrauen, fo finden fie fich getäuscht. In vielen Fallen fonnen fie nicht belfen, in andern wollen fie nicht. Aber wenn fie auch noch fo willig maren, fie muffen fterben; baber ift bie Gulfe bes Menichen citel; aber ihr Gott ift ihnen in ju meiter Entfer= nung, fie erwarten feine Gulfe von 36m, benn Er forgt blos für bas große Weltall, nicht für ihre fleinen Bewohner.

Die troftlos ift Die Lage bes Menschen, ber feine weitere hoffnung, als tiefe bat! Aber an ber andern Geite, wie unaussprechlich aludlich ift ber Mann, ber ben herrn für feine Bulfe, und beffen hoffnung auf ben herrn feinen Gott ift; welcher fagen fann: "Ich habe ben herrn allegeit vor Augen. benn Er ift mir gur Rechten, barum werde ich wohl bleiben." "Db ich fcon manberte im finftern Thale, furchte ich tein Unglud; benn Du bift bei mir, Dein Steden und Stab troftet

mich." Amen.

### Zweiundbreißigste Predigt.

#### Die Gerechtigfeit aus dem Glauben verglichen mit der Gerechtigkeit aus dem Geset.

"Moses aber schreibt wohl von der Gerechtigkeit, die aus dem Gesche tommt: Leicher Menich ties thut, der wird barinnen leben. Aber die Gerechtigkeit aus dem Glauben spricht also: Sprich nicht in beinem Fergen: Wer will binauf gen Himmel sahren? (Das ist nicht anderes, denn Ebristum berabboten.) Deer, wer will binab in die Tiefe sahren? (Das ist magt anderes, denn Ebristum von den Toden bolen.) Aber was sagt sie? Das Wort ist dir nade, nämtich in deinem Munde, und in deinem Herzen. Dies ist das Wort vom Glauben, das wir predegen." Köm. 10, 5—8.

Der Apostel sett hier nicht ben burch Moses gegebenen Bund dem neuen Bunde entgegen. Wer dies behauptet, hat nicht beachtet, daß der lettere sowohl, als der erstere Theil diefer Worte von Moses selbst zum Bolte Ifrael gesprochen wurde, und zwar in Bezug auf ben damaligen Bund, 5. B. Mos. 30, 11. 12. 14. Vielmehr wird bier der Gnadenbund, welchen (vot: durch Christus mit allen Menschen (sowohl vor und unter der sutschen Dispensation, als seitdem Gott geoffenbart wurde im Fleisch) errichtet bat, von Paulus dem Bund der Werte en gegengesetzt, der mit Udam im Paradiese gemacht wurde, und den selbstgerechte Juden für den einzigen Bund Gottes

mit den Menschen gu halten geneigt waren.

Sinstetlich solcher selbstgerechten Brüder nach dem Fleische schreibt der Apostel so liebevoll im Anfang des Kapitels: "Meines Herzens Wunsch ift, und flehe auch Gott für Jirael, daß sie jelig werden. Denn ich gebe ihnen das Zeugniß, daß sie eifern um Gott, aber mit Unverstand. Denn sie erkennen die Gerechtigkeit nicht, die vor Gott gilt, (die Rechtsertigung, die aus weiner bloßen Gnade und Barmherzigkeit herkommt, die freie Bergebung unserer Sünden, durch die Erlösung, welche ist in Jesu) und trachten, ihre eigene Gerechtigkeit auszurichten, (ihre eigene Heiligkeit, vorherzehend dem Glauben an "Den, der die Gottlosen gerecht macht," als den Grund ihrer Bergebung und Annahme) und haben sich nicht der Gerechtigkeit Gottes unterworsen," und suchen folglich den Tod in dem Irrthum ihres Lebens.

Sie wußten nicht, daß "Christus des Weseles Ende ift, wer an Den glaubt, der ist gerecht;" — daß Er daturch, daß Er sich selbst einmal geopfert bat, dem ersten, Adam in der Unschuld gegebenen Gesetz oder Bund ein Ende gemacht hat. Der strenge Sinn jenes Weseles war, ohne irgend eine Ausnahme zu gestatten: "Thue das und lebe;" Christus aber erkauste für uns einen bessern Bund, dessen Bedingung war: "Glaube und lebe;" glaube, so sollst du selig werden; setzt selig oder besreit werden, jowohl von der Schuld, als Macht der Sünde, und solglich von dem Sold berselben.

Und wie Viele find jest noch ebenso unwissend, sogar unter benen, welche sich Christen nennen! Wie Viele giebt es,
welche einen Eiser für Gott haben, aber mit Unverstand, und
suchen immer ihre eigene Gerechtigkeit aufzurichten, als ben
Grund ihrer Vergebung und Annahme, und weigern sich daher hestig, "sich ber Gerechtigkeit Gottes zu unterwersen!"
"Sicherlich meines Herzens Bunsch und Gebet zu Gott für
euch Prüder ist, daß ihr möget selig werden." Und um diesen
großen Stein des Anstoßes aus eurem Wege zu räumen, so

will ich suchen, ju zeigen,

I. was die Gerechtigkeit ift, die aus bem Gejete kommt, und was die Gerechtigkeit bes Glaubens ift;

II. Die Thorheit, auf die Werechtigkeit des Wesches zu vertrauen, und die Weisheit, sich ber bes Glaubens zu unterwerfen.

I. Die Gerechtigseit bes Gesetes sagt: "Der Mensch, welder diese Tinge thut, soll durch sie leben." Beständig und
volltommen beobachte alle diese Dinge, sie zu thun, und dann
sollst du ewig leben. Dieses Geset oder Bund (gewöhnlich
der Bund der Berke genannt), von Gott dem Menschen im Paradiese gegeben, erfordert einen in allen Theilen volltommnen Gehorsam, dem es an nichts fehlt,— als die Bedingung seines ewigen Verbleibens in der heiligkeit und Glückseitzt,
worin er erschaffen war.

Es fordert, daß der Mensch alle Gerechtigkeit erfüllen soll, innerliche und äußerliche, negative und positive, daß er sich nicht blos jedes unnügen Bortes enthalten und jedes böse Werk vermeiden, sondern jede Neigung, jedes Berlangen, jeden Gedanken im Gehorsam gegen den Willen Gottes halten sollte, daß er fortsahren sollte, heilig zu seyn in seinem ganzen Wandel, wie der, welcher ihn erschaffen hatte, heilig ist; daß er

folte reines Herzens senn, wie Gott rein ift; vollfommen, wie sein Bater im himmel volltommen ist; daß er ben herrn, seinen Gott, lieben sollte, von ganzem Berzen, ganzer Seele, ganzem Gemüth und aus allen seinen Krästen; daß er eine sede Seele lieben sollte, welche Gott erschaffen bat, ebenso wie Gott ihn geliebet bat; daß bei biesem allgemeinen Wohlwollen er in Gott wohnen sollte und Gott in ihm; daß er sollte dem Herrn, seinem Gott, aus allen seinen Krästen bienen, und in

allen Dingen Ceine Ebre allein vor Augen haben.

Dieses find die Forderungen, welche die Gerechtigfeit des Gesches macht. Aber sie verlangt noch serner, daß dieser gänzliche Geborsam gegen Gott, diese innerliche und äußerliche Heiligkeit, diese llebereinstimmung des Sinnes und Wandels mit dem Willen Gottes in einem volltommenen Grade statfinden soll. Keine Rachsicht oder kein Zugeständiß konnte unter diesem Geset demsenigen zu Theil werden, welcher in irgend einem Grade, irgend ein Jota oder Titel des innern oder äußern Geses unerfüllt ließ. Wenn auch jedes Gebot in Bezug auf äußere Tinge besolgt würde, so wäre das doch nicht dinlänglich, es müßte ein jedes mit aller Krast, in höchstem Maße und auf die vollkommenste Weise besolgt werden. Noch würde es der Forderung dieses Bundes genügen, Gott mit jeder einzelnen Fähigkeit unsers Wesens zu lieben, außer Er würde geliebt nach dem vollen Bermögen dieser Fähigkeit.

Ferner wurde unerläßlich durch die Gerechtigfeit des Gesetzes verlangt, daß dieser allgemeine Gehorsam, diese vollkommne Heiligkeit, sowohl des Berzens, als Lebens, auch völlig ununterbrochen seyn sollte, von dem Augenblick an, in welchem Gett den Menschen erichuf und in seine Rase den Lebensodem

blies, bis Die Tage feiner Prufung geentet maren.

Die Gerechtigkeit benn, welche aus bem Geset kommt, spricht auf die Beise: "Du, o Gottesmensch, stehe sest in der Liebe, in dem Ebenbild Gottes, darin du erschaffen wurdest. Wenn du leben willst, so halte die Gebote, welche nun in dein Berz geschrieben sind. Liebe den Herrn, teinen Gott, von ganzem Herzen. Liebe, wie dich selbst, jede Seele, die Er geschaffen hat. Berlange Nichts als Gott. Zeder Gedanke, jedes Wort und Werk habe Gott zum Ziel. Weiche nicht mit einer einzigen Bewegung des Leides oder ber Seele von Ihm, dem Ziele und dem Preise beines hohen Veruses, ab. Und laß Alles, was in dir ift, seinen heiligen Namen preisen, sede Kraft und Fähigkeit deiner Seele, in jeder Art, in jeden

Grabe und in jedem Augenblide beines Dafenns. Diefes thue und bu follft leben; bein Licht foll fcheinen, beine Liebe foll mehr und mehr entflammen, bis bu aufgenommen wirft in bas Saus Gottes im himmel, um mit Ihm ju regieren in Ewigfeit."

Aber bie Berechtigfeit aus bem Glauben fpricht alfo: "Sprich nicht in beinem Bergen : Wer will hinauf in himmel fahren, Chriftum berab zu holen, (als wenn Gott gemiffe, un= mögliche Dinge von dir verlangte, ehe Er bich in Gnaden annahme); ober, wer will hinab in Die Tiefe fahren, bas ift Chriftum von den Todten bolen ?" (als ob bas, weshalb bu allein bei Gott in Gnaben angenommen werden fannft, erft noch ju thun mare). Aber mas fagt fie ? Das Bort, jufolge beffen bu nun ale ein Erbe bes ewigen Lebens fannft angenommen werden, "ift bir nahe, nämlich in beinem Munde und in beinem Bergen. Dies ift bas Wort vom Glauben, bas wir predigen," ber neue Bund, welchen Gott nun mit bem fundigen Menschen burch Christum Jesum gemacht hat.

Unter ber Gerechtigfeit aus dem Glauben wird die Bebingung ber Rechtfertigung verftanden, welche bem gefallenen Menschen von Gott verliehen wird durch tie Berdienfte und Bermittlung feines eingebornen Sohnes. Diefes murbe Abam jum Theil geoffenbart, bald nach feinem Falle, und mar enthalten in der urfprünglichen Berheißung, die ibm und feinem Samen gemacht murbe in Bezug auf bes Beibes Samen, ber "ter Schlange ben Ropf gertreten follte," 1. B. Mof. 3, 15. Es wurde Abraham etwas beutlicher geoffenbart, als ber herr gu ihm fprach: "Ich habe bei mir felbst geschworen, bag burch beinen Samen alle Bolter auf Erden follen gefegnet werden." 1. B. Mof. 22, 15. 18.

Noch vollständiger murbe es Mojes, David und ben barauf folgenden Propheten befannt gemacht, und durch fie Bielen im Bolfe Gottes in ihren verschiedenen Generationen. Aber ber große Saufen ber Juden blieb unmiffend in Diefer Sache und

nur febr Wenige verstanden es flar und beutlich.

Der Bund bes Glaubens fagt nicht zum fündigen Menfcben : "Leifte fündlofen Weborfam und lebe." Bare tiefes Die Bedingung bes neuen Bundes, fo hatte ber Menfch, ungeachtet Allem, bas Chriftus gethan und gelitten hat für ihn, nicht mehr Bortheil tavon, als wenn von ihm geforbert murbe, "in den Simmel zu fteigen und Chriftum berabzuholen," ober in die Tiefe hinabzusteigen und Christum von ben Todten gu holen." Gott forbert nichts Unmögliches von uns; ja ber Bund ber Onabe verlangt eigentlich von und nicht, irgend etwas, das burchaus und unerläßlich mare, ju unserer Rechtfertigung ju thun, sondern nur an Den zu glauben, welcher, um feines Cobnes und ber Berfohnung willen, welche Er gemacht bat, "ben Gottlofen gerecht fpricht, ber nicht mit Werten umgebt," und 36m feinen Glauben für Gerechtigfeit rechnet. Chenjo "glaubte Abram dem Beren und bas rechnete Er ihm gur Berechtigfeit," 1. B. Mof. 15, 6. "Das Beiden aber ber Beidneibung empfing er jum Siegel ber Berechtigfeit des Glaubens, auf bag er murde ein Bater aller, Die Da glauben, bag benselben soldes auch gerechnet werde gur Gerechtigfeit." Rom. 4, 11. Das ift aber nicht geschrieben allein um feinetwillen, daß es ibm jugerechnet ift, fonbern auch um unfertwillen, benen ebenfalls ber Glaube foll jur Berechtigfeit gerechnet werden, ftatt durch volltommnen Behorfam Die Annahme bei Gott zu erlangen, "fo wir glauben an Den, ber unjern herrn Jejum Chriftum auferwedt bat von ben Tod= ten, welcher ift um unserer Gunden willen babingegeben und um unferer Berechtigteit willen auferwedet," Rom. 4, 23 - 25.

Bas sagt benn ber neue Bund von Vergebung, unverdienter Liebe und verzeihender Gnade? "Glaube an den Herrn Jesus Christus, so sollst du selig werden." An dem Tage, da du glaubest, sollst du gewiß leben, du sollst wieder in die Gunst Gottes eingeset werden, du sollst erlöst werden von dem Fluche und dem Jorn Gottes. Du sollst von dem Tode der Sünde zu dem Leben der Gerechtigseit gebracht werden. Und wenn du bis zum Ende im Glauben an Jesus beharrest, so sollst

bu niemals ben zweiten Tod schmeden.

"Das Wort ist dir nabe." Diese Bedingung der Seligfeit ist einfach, seicht, immer bei der hand. "Es ist in deinem Munte und in deinem herzen," durch die Wirkung des Weistes Gottes. Sobald "du in teinem herzen glaubst an Den, den Gott hat von den Todten auserweckt, und bekennest mit dem Munde den herrn Jesus," als deinen herrn und deinen Gott, so sollst du von der Berdammniß, von der Schuld und Strafe deiner frühern Sünde befreit senn und Kraft haben, Gott zu dienen in wahrer heiligung alle übrigen Tage deines Lebens.

Bas ift nun ber Unterschied zwischen ber "Gerechtigkeit bes Gesetes" und "ber Gerechtigkeit bes Glaubens"? 3mi-

ichen bem erften Bunte, ober bem Bund ber Werte, und bem zweiten, bem Bunte ter Gnate? Der mefentliche, unveranberliche Unterschied ift tiefer: Der eine fest voraus, taf ber, bem er gegeben ift, bereite beilig und felig, mit bem gottlichen Cbenbilde begabt, fich ber Bunft Gottes erfreue, und ichreibt bie Bedingung vor, unter welcher er tiefes felige Leben behalten fann. Der andere fett voraus, bag ber, bem er gegeben ift, jest unheilig und unselig und tes herrlichen Chenbiltes Gottes beraubt ift, bag beshalb ter Born Gottes auf ihm rubet. und er burch die Gunte geiftlich todt ift, und bem leiblichen und ewigen Tod entgegen cilt. Der Bund ber Unade fchreibt bem Menschen in tiefem Buftante tie Bedingung por. wodurch er die verlorene Perle, Die Gunft und bas Chenbild Gottes wieder erlangen und gur Ertenntnif und Liebe Gottes wiederhergestellt werden fann, welches ter Unfang bes ewigen Lebens ift.

Der Bund der Werke erfordert, daß der Mensch, wenn er in der Gunst Gottes, in seiner Erkenntniß und Liebe, in heisligkeit und Seligkeit bleiben wollte, ein vollkommen heiliger Mensch sey mit einem vollt ommnen und ununter- brochen en Gehorsam gegen das ganze Gesch Gottes. Der Bund der Gnade dagegen fordert zum Wiedererlangen der Gunst und des Ebenbildes Gottes vom gesallenen Menschen nichts als Glauben, lebendigen Glauben an Den, um dessen

willen Gott ben Gunter gerecht fpricht.

Der Bund ber Werfe verlangte von Abam und allen seinen Rachfommen alle fünftigen Segnungen Gottes zu verdienen. Aber in dem Bund der Gnade macht und Gott, da wir nichts zu zahlen haben, "selig ohne alles Berdienit," vorausgeset, daß wir an Den glauben, welcher sich selbst gege-

ben bat gu einer "Berfohnung für unfere Gunten."

Bährend ter erste Bund teshaib einen jündlosen Gehorsam von tem Menschen fordert, welchen er nicht mehr leisten
kann, indem er "in Sünden empfangen und geboren ist," so
verlangt der zweite tas, was nicht ferne, sondern nahe zur
Hand ist, und spricht: In bist Sünde! Gott ist Liebe! Du
mangelst des Rubms, ten du vor Gott haben sollst, doch bei Ihm
geht Gnade vor Recht. Bringe denn alle teine Sünden dem
vergebenden Gott und sie sollen verschwinden wie eine Bolke.
Wenn tu nicht gottlos wärest, so wurde er dich nicht als einen
Gottlosen rechtsertigen können. Aber komme nun herbei in
ter vollen Bersicherung des Glaubens. Er spricht und es ist

geschehen. "Fürchte bich nicht, glaube nur, benn sogar ber

gerechte Gott rechtfertigt Alle, Die an Jesus glauben."

11. Wenn wir das Gefagte recht betrachten, fo ift es leicht einzuseben, wie thoricht es ift, auf "bie Gerechtigfeit, Die aus Dem Bejet fommt," zu vertrauen, und wie weise, fich "ber Gerechtigfeit, Die aus bem Glauben tommt," ju unterwerfen. Die Thorbeit berer, welche auf Die Gerechtigfeit aus bem Gejet vertrauen, beffen Bedingungen fint, thue bas und lebe, erbellt binlänglich baraus, fie fangen unrecht an, ihr erfter Schritt ift ein Grundirrthum, benn che fie baran benten tonnen, irgend einen Segen anzusprechen nach ben Bedingungen bes Buntes, fo muffen fie annehmen, im Buftande beffen ju jegn, mit welchem ber Bund gemacht murde! Aber welche faliche Borausjepung ift tiefes, ba er mit Moam im Stande ber Uniduld gemacht murde! Wie fdmach muß baber bas gange Webante jenn, welches auf einem folden Grunde fteht, und wie thoricht find bie, welche fo auf ben Gand bauen! Gie icheinen niemals bedacht ju haben, bag ber Bund ber Berte tem Menfchen nicht gegeben murbe, als er gtobt war in Uebertretung und Gunden," fondern ale er lebendig in Gott war und noch feine Gunde fannte; fie vergeffen, daß er nie bestimmt mar gur Wiebererlangung beseinmal verlorenen Lebens aus Gott, sondern blos zur Erbaltung und Bermebrung teffelben, bis es im ewigen Leben vollfommen fenn murbe.

Huch bedenten Die, welche fo ihre eigene "Werechtigfeit burch bes Gejebes Werte zu errichten fuchen," nicht, welche Urt von Geborfam ober Gerechtigfeit es ift, Die von bem Gefet unerläglich verlangt wird. Der Menich muß in jeder hinficht gang volltommen jenn, oder er entspricht nicht ten Forderungen bes Befetes. Aber wer ift im Stante, einen folden Geborfam ausguüben ? Wer fann folglich badurch leben ? Wer erfüllt unter euch ein jedes Jota ober Titel, fogar nur von ben außern Weboten Gottes? Indem er nichts thut, groß oder flein, mas Gott ihm verbietet, und nichts ungethan lägt, mas Er uns gu thun befiehlt! Und wie viel weniger fend ihr im Stande, Die Gebote Gottes ju erfüllen, welche fordern, bag jede Giemutheitimmung und Bewegung eurer Geele dem herrn ge= heiligt fenn joll. Gend ihr im Ctande, "Gott gu lieben von gangem Bergen, alle Menfchen als euch felbft?" Betet ibr obne Unterlag? Gebet ibr in allen Dingen Dant? Sabt ibr Gott immerdar vor Alugen ? Und ift jede Reigung, --

jede Begierbe und jeder Wedante in volltommener lleberein.

ftimmung mit bem göttlichen Befet ?

Ihr mußt wohl bedenten, daß die Gerechtigfeit tes Gefebes feine Unvolltommenheit irgend einer Art oder Grades zuläßt. Es verdammt jedes Zufurztommen, ohne Barmherzigfeit.

Wer kann benn vor einem solden Richter erscheinen? Geset, wir hätten sedes Gebot aus aller unserer Kraft gehalten
und fehlten nur einmal in e in em Puntte, so ist unser ganzer Anspruch and Leben zerkört. Denn bas Geset verdammt
Alle, welche nicht un unterbroch en vollkommen Gehorsam leisten, so daß für den, welcher einmal gefündigt hat in
irgend einem Grade, nichts übrig bleibt, "als ein schreckliches
Warten des Gerichts und des Feuereisers, der die Widerwär-

tigen verzehren wird."

Ift es benn nicht die allergrößte Thorheit für den gefallenen Menschen, das Leben durch diese Gerechtigkeit zu suchen?
Für den Menschen, welcher "aus sündlichem Samen erzeugt
ist, den seine Mutter in Sünden empfangen hat," welcher von
Natur "irdisch, fleischlich, teuslisch gesinnt ist," "in welchem,
bis er Gnade sindet, nichts Gutes wohnt;" ja, der von sich
selbst keinen guten Gedanken denken kann, und der mit jedem
Athemzuge sündigt, dessen lebertretungen in Wort und That
mehr an Anzahl sind, als die haare auf seinem haupte! Welcher Wahnsinn ist es, wenn ein solches Geschöpf sich einbildet,
durch des Gesepes Werke vor Gott gerecht werden zu können.

So thoricht Diefes ift, so meise ift es auf ber andern Seite, "die Gerechtigfeit, Die aus dem Glauben fommt," gu fuchen. Unfere eigene Gerechtigkeit aufzugeben, ift nichts Anderes, als ben mahren Buftand, in dem wir find, anquerfennen! Anguertennen, daß wir eine verdorbene, fundvolle Ratur mit uns in die Welt bringen, daß wir daber geneigt find zu allem Bofen und abgeneigt zu allem Guten, daß wir voll Giolg, Gigenwillen, ungestumer Leidenschaften, thorichter Begierben und unordentlicher Reigungen find und bas Geschöpf mehr lieben, ale ben Schöpfer; bag unsere Begehungefunden, fowohl in Wort ale That, so zahlreich find wie die Sterne am himmel; daß mir beshalb nichts verdienen, als die Unanade und den Born Gottes, ben Tod, welcher ift ber Gold ber Gunde! Daß wir durch alle unsere Werke (benn sie find wie ber Baum, auf bem fie machfen), Gott nicht verfühnen fonnen, ober die Strafe abwenden, die wir fo gerechterweise verdient

haben; ja baß, wenn wir uns felbst überlassen bleiben, wir schlimmer und schlimmer werden, tiefer und tiefer in die Gunde versinken, Gott mehr und mehr beleidigen! Und ist dieses nicht ber Justand, worin wir von Natur sind? Dieses mit Berg und Mund anerkennen, bas beißt, auf "die Gerechtigkeit bes Gesehes" zu verzichten und der Wahreit gemäß zu handeln, ist folglich ein Alt wahrer Weisbeit.

Die Beisheit, sich der "Werechtigfeit des Glaubens" zu unterwersen, erhellt serner daraus, daß es die Gerechtigseit Gottes ist; ich verstebe darunter, daß es eine Gerechtigseit ist, welche von Gott selbit, dem allweisen und unumschränkten Berrn Himmels und der Erde, sestgesetzt worden ist. Hat der Mensch nicht seinen Berstand verloren, welcher mit Ihm hadern will? Ist es nicht ein Zeichen gesunden Berstandes, sich dem zu unterwersen, was Er beschlossen hat, und in diesen, wie in allen Dingen, zu sagen: "Es ist der Herr, sein Wille geschehe."

Da es ferner aus bloger Onabe, aus freier Liebe, aus uns verdienter Barmherzigteit geschah, bag Gott dem sündigen Menschen irgend einen Weg zur Versöhnung mit Ihm gewährt hat, ift es nicht weise, mit Dantbarteit ben Weg einzuschlagen, ben Er seinen Feinden verordnet hat, um Gnade in seinen Au-

gen gu finden?

Schließlich, es ist gewiß weise, nach bem besten Endzweck burch bie besten Mittel zu trachten. Nun das Beste, nach dem ein gefallenes Geschöpf verlangen kann, ist die Wiedererlangung der Gunst und des Ebenbildes Gottes. Aber das Beste, ja das einzige Mittel, das unter dem himmel dem Menschen gegeben ist, wodurch er die Gunst Gottes wiedererlangen kann, welche besser ist, als das Leben selbst, oder das Ebenbild Gottes, welches das mahre Leben der Seele ist, besteht darin, sich "der Gerechtigkeit zu unterwersen, die aus dem Glauben kommt."

III. Wer'en daher auch senn magit, ber du munschest, Bergebung beiner Sünden zu erhalten und wieder in die Gunst Gottes gesetht zu werden, sage nicht in deinem Herzen, ich muß zu erst bies und das thun; ich muß zu erst sede Sünde überwinden, jedes bose Wort und Wert ausgeben, und allen Menschen Gutes thun, oder ich muß zu erst in die Kirche geben, zum Abendmahl gehen, mehr Predigten anhören, mehr Gebete hersagen. Ach, mein Bruder! du bist ganz und gar aus dem Wege gerathen. Du weißt noch immer nicht, "was die Gerechtigkeit Gottes ist," und "suchst deine eigene Gerech-

tigkeit aufzurichten," als ten Grund beiner Berschnung. Weißt du nicht, daß du nichts Gutes thun kannst, bis du verschnt bist mit Gott? Warum sagit du tenn, "ich muß das und das zuerst thun und dann werde ich glauben!" Nein, sondern glaube zuerst! Glaube an ten herrn Jesus, ber die Berschnung für beine Sünden geworden ist. Laß biesen guten Grund zuerst gelegt werden, und dann baue darauf.

Sage nicht in teinem Berzen, "ich fann nicht angenommen werben, weil ich nicht gut genug bin." Wer ift gut genug bin." Wer ift gut genug — wer war es jemals — um Seligkeit von Gottes Sänden zu verdienen? Frage bich vielmehr: bin ich nicht schle cht genug? Wahrlich, du bist es, und bas weiß Gott, und du tannst es nicht läugnen — so zögere nicht. Alles ist bereit. Stebe auf und wasche beine Sünden binweg. Der Brunnen ist effen, jest ist die Zeit, bich weiß zu waschen im Blute des Lammes. Nun will Er dich rein machen, als mit Nop, und du wirst rein seyn; Er wird bich waschen, und

"du wirft weißer ale Schnee werben."

Sage auch nicht: "Aber ich bin nicht bu ffertig genug, ich em pfinde meine Sünden nicht genug." Wollte Gott, du fühltest sie mehr und wärest tausendmal mehr bußfertig, als du bist. Aber bleib nicht hierbei stehen. Es mag senn, Gott wird dich erst recht bußfertig machen, wenn du glaubst. Es kann senn, daß du nicht viel weinest, dis du viel liebest, meil dir so viel vergeben wurde. Sieh' auf zu Jesus! wie Er dich liebt! Was konnte Er mehr für dich gethan haben, als Er gethan hat? "D Lamm Gottes, war jemals eine Liebe gleich Deiner?" Schaue beständig auf Ihn, die Er auf dich blidt und dein hartes herz bricht, dann wird dein Haupt voll Wasser und beine Augen werden Thränenguellen seyn.

Sage nicht, "ich muß etwas mehr thun, ehe ich zu Christus tomme." Ich gebe zu, wenn der herr sein Kommen verzögert, so ist es recht, auf sein Kommen zu warten, indem du thust, soviel du Kraft bast, was Er dir befohlen hat. Aber warum glaubst du, daß Er zögern wird? Bielleicht wird Er dir, ehe noch das Morgenlicht anbricht, von Oben erscheinen. Osehe Ihm feine Zeit! erwarte Ihn jede Stunde! Nun ist Er

nahe! Sogar vor ter Thure!

Und warum willt du auf mehr Aufrichtigkeit warten, che deine Sünden ausgetilgt werden? Um bich der Gnade Gottes würdiger zu machen? Ach, du willst noch im-

mer "beine eigene Gerechtigfeit aufrichten." Er wird Onabe erzeigen, nicht weil du berfelben werth bift, fondern weil fein Erbarmen nicht aufhört; nicht weil bu gerecht bift, fonbern

weil Jejus für beine Gunten genug gethan bat.

lleber Alles, wie lange willft bu vergeffen, bag, mas bu auch thun magit oder mas bu baft, che beine Gunden bir vergeben find, nichts bei Gott ausmacht, um bir die Bergebung ju verschaffen? Ja, es muß Alles gurudgeworfen, unter bie Suge getreten werden, oder bu wirft niemale in Gottes Augen Bunft finden, weil bu, ebe biefes geschehen ift, fie nicht als ein fculdiger, verlorner, armer Gunder erbitten fannft, der nichts vorzubringen, nichts Gott angubieten bat, als nur die Ber-Dienste seines geliebten Sohnes, welcher bich liebte,

und gab fich felbft für bid.

Bum Schluffe. Wer bu auch bift, o Menfch, ber bu bas Urtheil bes Todes in bir baft, ber bu bich als einen Gunber erkennft, auf dem der Born Gottes rubet, ju dir fagt ber Berr nicht : "Thue tas, - befolge volltommen meine Bebote, und lebe," fontern : "Glaube an ten herrn Jesus Chriftus, und Du follit selig werden. Das Wort bes Glaubens ift bir nabe, jest in Diesem Augenblid, in tem gegenwärtigen Momente, und in beinem gegenwärtigen Buftand, Gunder, wie bu bift, gerade wie du bift, glaube dem Evangelium, fo will ich gna-Dia fenn beiner Untugend, und beiner Gunden und beiner Ungerechtigfeit nicht mehr gebenten." Umen.

## Dreiundbreißigste Predigt.

# Die Weisheit der göttlichen Rathschlusse.

"D welch' eine Tiefe bes Reichthums, beibes, ber Beisheit und Erfenntniß Gottes !" Rom. 11, 33.

Einige nehmen an, die Weisheit und die Erfenntnif Gottes bedeute ein und baffelbe, Undere glauben, daß die Bcisbeit Gottes fich mehr auf die Bestimmung bes Endzweds aller Dinge, und feine Ertenntniß mehr auf Die Mittel beziehe, beren Er fich bedient, um Diefen Endzwed zu erreichen. Das 29

II.

Eritere ideint bie naturlichfte Erflärung gu fenn, ta bie Beisheit Gottes Mittel fowohl, als Endzwede in fich fchließt.

Die Beidheit fowohl, ale bie Macht Gottes, ift herrlich geoffenbart in ber Schöpfung, in ber Bilbung und Unordnung · aller feiner Werte, oben im Simmel und unten auf Erden ; und in ter Anpaffung jedes einzelnen Dinges ju ten verichiebenen Endzweden, für welche jedes bestimmt ift, fo baß jedes, abgejondert von den übrigen, gut ift; aber allezusammen febr gut; alle wirfen in einem verbundenen Guftem gufammen jur Berherrlichung Gottes und jur Gludfeligfeit feiner ver-

nünftigen Beschöpfe.

Chenso augenscheinlich ift bie Weisheit Gottes in ber Regierung ber Nationen, Staaten und Ronigreiche; ja noch augenscheinlicher. Denn ba die lebloje Schöpfung ganglich leibend und unbewegbar ift, fo tann fie feine Opposition gegen feinen Willen machen. Daber rollen alle Dinge in ber naturlichen Belt in einem gleichformigen, ununterbrochenen Gange tabin, aber es ift gang anters in ter moralijchen Belt. Bier widerseten fich boje Menfchen und boje Beifter beständig bem gottlichen Willen und verurfachen gabilofe Unregelmäßigfeiten. Dier ift baber ein voller Spielraum fur bie Augubung all' beg Reichthumes jowohl ber Weisheit, als ter Erfenntnig Gottes, um ber vielfachen Besheit und Thorheit ber Menichen und ber Lift bes Satans entgegen ju arbeiten, und ben berrlichen Endzwed, Die Erlöfung Der verlornen Menschentinder, auszuführen. Gott batte tiefes lettere freilich burch feine eigene unwiderstehliche Macht bewertstelligen tonnen, aber bagu batte es gan; und gar feine Weisbeit bedurft. Er offenbarte bagogen feine Weisbeit baburch, bag Er ben Menichen auf eine jolde Weife felig macht, Die feine Ratur nicht gerftort, noch ihm Die verliebene Freiheit binwegnimmt.

Der Reichtbum ber Weisheit und Der Erfenntnif Gottes hat fid jedoch aufe Sochite in feiner Rirde entfaltet; fie murbe gepflangt gleich einem Genftorn, bem fleinften aller Camen: wurde erhalten und nahm immer mehr zu, bie fie zu einem großen Baum beranwuchs, ungeachtet ber ununterbrochenen Dyposition von den Machten Der Finsterniß. Dieses nennt ber Apostel mit Recht die "mannigfaltige Beisheit Gottes." Diefe Dinge wünschen bie hochsten "Engel qu

verfleben, aber tonnen fie nie völlig begreifen."

In Beziehung auf fie scheint ber Apostel vorzuglich ben ftarten Ausbruck ju machen: "Wie unerforschlich find feine Gerichte!" Sein Rath und seine Absichten können unmöglich ergrundet, und "seine Wege," sie auszuführen, nicht ausgefunden werten; es ist unmöglich, ihnen nachzuspüren. Rach dem Psalmisten sind "seine Pfade in großen Wassern, und man

fpurete feinen Tug nicht."

Doch hat es Ihm gefallen, ein wenig davon uns zu offenbaren, und wenn wir uns genau an das halten, was Er geoffenbart hat, und das Wort Gottes mit seinem Werf vergleiden, so können wir einen Theil seiner Werfe verstehen. Wir können die Spuren dieser mannigsachen Weisteit vom Ansang der Welt, von Adam bis Noa, und von Moses bis Chrikus nachweisen. Ich will mich aber nach einer kurzen Erwähnung der Kirche in vergangenen Zeitaltern auf das beschränken, was Gott während des letzten halben Jahrhunderts in Großbritanien gethan hat.

In der Jule der Zeit, gerade als es seiner unendlichen Weisheit am Besten schien, brachte Er seinen eingebornen Sohn in die Welt. Er legte dann den Grund zu seiner Kirche, obichon sie erst an dem Tage der Pfingsten in ihr eisgentliches Leben und Wirfen trat. Sie hatte einen herrlichen Ansang; alle Glieder derselben waren "erfüllt mit dem beiligen Weist," waren ein herz und eine Seele, und "blieben beständig in der Apostel Lehre, und in der Gemeinschaft und im Brodbrechen und im Gebete." Sie hatten alle Dinge gemein,

teiner hielt etwas für fein eigen.

Aber Diefer gludliche Buftand mahrte nicht lange. Gebet, wie Ananias und Saphira durch tie Liebe jum Gelde (der Wurgel alles Bofen) ben erften Bruch in Die Gemeinschaft ber Guter machten! Cebet Die Partheilichfeit, bas Unseben ber Personen auf ber einen Geite, Die Empfindlichkeit und bas Murren auf rer andern, sogar während die Apostel felbst die Aufficht hatten über tie Rirche zu Jerufalem. Dag fcon bamals traurige Fleden und Rungeln in jedem Theile der Rirche gefunden murten, berichten und nicht nur die Apostelgeschichte, fontern auch tie Briefe ber Apostel. Einen noch genauern Bericht finden wir in der Offenbarung; in welch' einem Buftande war die driftliche Rirche schon im erften Jahrhundert, ebe noch Johannes von der Erde genommen war; wenn wir (und ohne Zweifel durfen wir) ben allgemeinen Buftand ber driftlichen Rirche nach bem Buftand ber besondern Rirchen beurtheilen, an welche unser Berr seine Sendschreiben richtete! Bon Diefer Beit an durch vierzehn hundert Jahre wurde fie mehr und mehr verborben, wie bie gange Geschichte und zeigt, bis faum irgend etwas von ber Kraft ober Form ber Religion übrig

blieb.

Demungeachtet ift es gewiß, tag tie Pforten ber hölle fie niemals gänglich überwältigten. Gott erhielt fich immer einen Samen; einige, tie Ihu im Geift und in der Wahrheit anbeteten. Ich babe oft gezweifelt, ob tieses nicht gerade die Perfonen sind, welche die reichen und angesehenen Christen von Zeit zu Zeit mit dem Titel Ketzer bezeichneten. Bielleicht war es hauptsächlich durch diesen Kunftgriff des Teufels und seiner Kinder, daß von dem Guten, welches in ihnen war, übel gesprochen wurde, daß sie verhindert waren, als ein Salz in

ber Rirche zu wirken.

Alls die Ungerechtigfeit Die Rirche wie eine Fluth überftromt hatte, erbob der Beift bes Berrn ein Panier. Er ermedte einen armen Monch, ohne Bermogen, ohne Bemalt und gu ber Zeit ohne Freunde, bem Bifcof von Rom und feinem Unbang, ja gleichsam ber gangen Welt ben Rrieg zu ertlaren. Aber tiefer fleine Stein mar von Gott ausermablt und muchs zu einem großen Berge, ber bald einen großen Theil von Enropa bededte. Doch jogar ebe Luther aus biefer Welt ichieb, erkaltete icon bie Liebe bei Bielen. Biele, Die einft gut gelaufen waren, wandten fich jurud von ben beiligen Geboten, Die ihnen überliefert waren ; ja, ber größere Theil von benjenigen, Die einst Die Kraft bes Glaubens erfahren hatten, litt Schiffbruch am Glauben und an einem guten Bewiffen. Diese betrübende Bevbachtung, glaubt man, veranlagte bie Rrantheit, an welcher Luther ftarb, und vor feinem Tod foll er gefagt haben: "Diejenigen, welche fich nach meinem Damen nennen, find in ihren Meinungen und ber Art bes Gottesdienstes reformirt, aber in ihren Bergen und Leben, in ihrer. Wesinnung und Lebensweise find fie nicht ein Jota beffer, als die Pavisten!"

Ungefähr um die gleiche Zeit gefiel es Gott, Großbritanien zu besuchen. Einige Zeugen für die Wahrheit handen
auf in der Regierung König heinrich des Achten, und noch
mehr in den drei folgenden Regierungen. Im Jahr 1627
fand eine wundervolle Ausgießung des Geistes statt in verschiebenen Theilen Englands sowohl, als in Schottland und dem
Norden von Irland. Aber seit Reichthümer und Chrenitellen
benen zu Theil wurden, die Gott fürchteten und liebten, so singen ihre herzen an, sich von Ihm zu entsremden und der

Welt anzuhangen. Raum hatte die Verfolgung aufgehört, faum waren die armen, verachteten, verfolgten Christen zu Macht und Ehre und Wohlstand gelangt, so brachten Reichthum und Ehre ihre gewöhnliche Wirtung hervor. Da sie die Welt hatten, so liebten sie dieselbe bald, sie trachteten nicht länger mehr nach dem Himmel, sondern wurden mehr und mehr irdig gesinut, so daß in wenigen Jahren der Mann Gottes, (1)r. Dwen) die Klage sühren mußte, daß die Kirche alles Leben und Krast verloren habe.

Das Benige von Religion, bas im Lante noch übrig blieb. erhielt eine andere totliche Bunde bei der Restauration burch einen der ichlechtesten Fürften, der jemals auf dem englischen Throne fag und ben lafterhafteften Sof in Europa bielt. Der Unglaube brach nun mit Macht berein und verbreitete fich über das Land, wie eine Fluth, begleitet von aller Art von Immoralitat. Dieses Berderben vermehrte fich bis jum Ende bes Jahrhunderts. Einige ichmache Berfuche murden mahrend ber Rerung ber Königin Unna gemacht, ben Strom aufzuhalten; aber er nahm ferner qu, bis ungefahr im Jahr 1725, ale Berr Law feine Praftische Abhandlung über driftliche Bollfommenbeit" berausgab, und nicht lange nachber feinen "Ernftlichen Ruf zu einem frommen und beiligen Leben." Siermit wurde die Saat gefaet, die bald beranwuche, und fich nach Drford, London, Briftol, Leeds, Yort, und innerhalb einiger Jahre über ben größten Theil von England, Schottland und Irland verbreitete.

Aber durch welche Mittel führte die Weisheit Gottes dieses große Werf aus? Er sandte Arbeiter in seine Ernte, an die menschliche Weisheit nie gedacht haben würde. Er erwählte die Schwachen, um die Starken zu Schanden zu machen, und die Thörichten, um die Weisen zu Schanden zu machen, und die Thörichten, um die Weisen zu Schanden zu machen; einige junge, arme, unwissende Männer, ohne Ersahrung, Gelehrsfamkeit oder Kunst, aber einfältigen Herzens, Gott ergeben, voll Glanbens und Eisers, welche weder Ehre, noch Außen, noch Wohlleben suchten, sonders blos Scelen zu retten; und weder Mangel, noch Schmerzen, Berfolgung, noch was immer Menschen ihnen thun konnten, fürchteten; ja benen selbst ihr Leben nicht zu theuer war, damit sie ihren Lauf mit Freuden vollenden möchten. Vom gleichen Geiste war das Voll beseelt, welches Gott turch ihr Wort aus der Finsterniß zu seinem wunderbaren Lichte berief, von tenen Liele bald sich vereinigten, um einander die Hände im Werke des Herrn zu

ftarten. Auch diese waren einfältigen herzens, Gott ergeben, eifrig in guten Werken, indem sie weder nach Ehre, Reichtumern, Bergnügen, noch nach irgend einem andern Dinge unter ber Sonne trachteten, sondern blos um das ganze Ebenbild Gottes wieder zu erhalten, und mit Ihm in der

herrlichfeit zu wohnen.

Aber nicht alle von tiefen jungen Predigern nahmen an Onade wie an Jahren gu. Mehrere vermehrten ihre Renntniffe in andern Dingen, aber fie wuchsen nicht in bem gleichen Berhältnif in ber Erfenntnig Gottes. Gie verloren von ihrer Einfalt, von ihrem Leben in Gott, von ihrem Gifer für Gott und waren beshalb nicht mehr fo thatig und fleifig in feinem Dienfte. Einige von ihnen fuchten Die Ehre ber Dienschen, und nicht Die Chre bei Gott allein; einige murten bes Reifepredigens mude und verlangten Wohlleben und Rube. Undere fingen an, Die Menichen gu fürchten, fich ihres Berufs gu ichamen, waren nicht mehr willig, fich felbit zu verlängnen, täglich ibr Rreug auf fich zu nehmen und als gute Streiter Jeju Chrifti Ungemach zu ertragen. Wo auch Diese Pretiger arbeiteten, war wenig Frucht ihrer Arbeit zu feben. Ihr Wort war nicht mehr von Rraft begleitet; es war nicht mehr in der Beweifung bes Beiftes; ebenfo schwach und unwirtsam maren fie in ihrer Privat-Unterhaltung. Gie warnten nicht mehr Jedermann, "fen es in ber Beit ober außer Beit," "um wo möglich einige gu retten."

Sowie einige Prediger von ihrer ersten Liebe zurücksielen, so thaten es auch viele bes Bolkes. Sie wurden gleicherweise von jeder Seite angefallen, mit mannigsachen Bersuchungen umgeben, und mährend Biele von ihnen über Alles triumphirten und "weit überwanden, um deswillen, der sie geliebet hat," gaben Andere der Welt und dem Fleisch oder dem Teusel Raum, und "fielen so in Bersuchung;" Einige von ihnen litten auf einmal "Schiffbruch an ihrem Glauben;" einige langsam und allmählig. Nicht Wenige, denn die nothwendigsten Bedürfnisse des Lebens mangelten, wurden von den Sorgen der Nahrung überwältigt; Biele sielen in das Berlangen nach Reichthum und mancherlei Lüste, erstickten die Frucht, und

wurden unfruchtbar.

Aber unter allen Bersuchungen traf feine das ganze Werk Gottes so hart, als "ber betrügerische Reichthum;" ich habe während dieser letten fünfzig Jahren tausend melancholische Beweise davon erlebt. Betrügerisch in der That! denn wer

will es wohl glauben, daß ber Neichthum ihm ben geringsten Schaden thue? Und boch habe ich nicht sechzig reiche Leute, vielleicht nicht halb die Anzahl, während sechzig Jahren tennen gelernt, welche, so weit ich urtheilen fann, nicht weniger heilig waren, als sie gewesen senn würden, wenn sie arm geblieben wären. Doch wer läßt sich warnen? Wie Biele "sammeln sich Schäpe auf Erden"? Sie "gewinnen, was sie tönnen," ehrbar, gewissenhaft. Sie ersparen, was sie nur können, burch Bermeidung aller unnöthigen Ausgaben, indem sie Sparjamkeit zum Tleiß hinzu-

fügen, und jo weit ift Alles recht.

Diefes ift die Pflicht von Betem, ber Gott fürchtet; aber fie geben nicht Alles, mas fie fonnen; ohne welches fie nothwendig mehr und mehr irdisch gefinnt werden muffen. Ihre Unbanglichteit beftet fich mehr und mehr an ben Stanb, und ihre Gemeinschaft mit Gott wird immer geringer werden. Bit diefes nicht euer Fall ? Sammelt ihr nicht, ober wenigftens verlangt und ftrebt i hr nicht barnach, "Schäte auf Erben zu jammeln"? Gend ihr nicht (hantelt aufrichtig gegen eure Gecle) lebenbiger und thatiger fur Die Belt, und folglich mehr tott gegen Gott? Dies muß ber Fall fegn, wenn ihr nicht den Grundsat befolget, so viel ihr tount, ju geben, fo viel ihr fonnt, ju erwerben, und jo viel ihr fonnt, ju criparen. Es giebt feinen andern Weg unter bem himmel, auf bem ihr es vermeiden fonnet, dag euer Weld euch nicht tiefer, ale das Grab verfentt! Denn, "fo Jemand die Belt lieb hat, in dem ift nicht die Liebe des Batere," und wenn fie in noch fo hohem Grate in ihm war, wenn er in Die Weltliebe gerath, fo wird in demfelben Brade, in dem diefe hereinfommt, Die Liebe Gottes aus bem Bergen entweichen.

Noch einmal daher, frage ich, wenn ihr erworben und erspart habt, was ihr könnet, gebt ihr auch, was ihr könnet? sonft möchte euer Geld euch wie ein Teuer verzehren und in die unterste hölle versenten! D hütet euch vor dem "Schäge sammeln auf Erden"! It es nicht ein Aushäufen des Zorns auf den Tag des Zorns? Herr, ich habe sie gewarnt, aber wenn sie sich nicht wollen warnen lassen, was kann ich mehr thun?

Es ift unbestreitbar, daß durch Nichtannahme dieser Warnung viele von den Methodisten bereits gefallen sind; viele fallen zu dieser Zeit, und es ist große Ursache, zu befürchten, daß noch viel mehr fallen werden, von denen die Meisten nicht mehr ausstehen werden!

Aber welche Methode, burfen wir hoffen, wird ber allweise Gott anwenden, um bem Berfall feines Berfes wieder aufzubelfen? Wenn Er nicht ten Leuchter feines Bolfes umftoft und fich ein anderes Bolt erwedt, bas treuer an feiner Gnabe hangt, so ift es mabricheinlich, Er wird auf tie gleiche Beife verfahren, als wie Er in vergangener Zeit gethan bat. Gein Berfahren bisher ift tiefes gemesen, wenn einige ber alten Prediger ihre erfte Liebe verliegen, ihre Ginfalt und ihren Eifer verloren und ihr Wert liegen ließen, fo ermedte Er junge Männer, welche find, wie fie waren, und fandte fie in Die Ernte an ihre Stelle. Das Gleiche hat Er gethan, wenn es Ihm gefiel, einige feiner treuen Arbeiter in Abrahams Schoof zu versetzen. So als Seinrich Millard, Edward Dunftone, John Manners, Thomas Belich und Undere ruheten von ihrer Urbeit, erwedte Er andere junge Manner von Beit zu Beit, bie willig und fabig maren, ben gleichen Dienft zu verfeben. Es ift wahrscheinlich, raf Er auch in ber tommenten Beit auf gleiche Weise verfahren wird. Die Prediger, welche entweder ihr leibliches ober geiftliches Leben verlieren, wird Er mit andern erseten, die lebendig in Gott find und nichts Anderes verlangen, ale feinem Dienft zu leben.

Hört ihr dieses, alle ihr Prediger, die ihr nicht mehr das gleiche Leben, die gleiche Gemeinschaft mit Gott, denselben Eiser für seine Sache, dieselbe brünstige Liebe für die Seelen habet, die ihr einst hattet! "Sehet euch vor, daß ihr nicht verlieret, was ihr erarbeitet habet, sondern vollen Lohn empfansget." Hütet euch, oder Gott wird in seinem Jorn schwören, ihr sollt seine Fahne nicht mehr tragen! und wird veranlaßt werden, das Wort seiner Gnade ganz aus eurem Munde zu nehmen. Seyd versichert, Gott hat eur er nicht wichtig, sein Wert hängt nicht von eur er Hülfe ab, da Er im Stande ist, "Abraham Kinder aus Steinen zu erwecken," so kann Er auch aus denselben Prediger nach seinem Herzen erwecken! D beseilt euch! Gedenket, wovon ihr gefallen seyd, thut Buße und

thut die ersten Werke!

Burde es nicht den herrn der Ernte herausfordern, euch gang an die Seite zu legen, wenn ihr die Arbeiter, welche Er erwedt hat, verachten wolltet wegen ihrer Jugend? So gesichah es uns, als wir vor vierzig oder fünfzig Jahren zuerst ausgesandt wurden. Alte weise Männer fragten: "Bas wollen denn diese Jungen thun?" Aber sollen wir auch ihre Sprache führen? Gott bewahre! Sollen wir Ihn lehren, wen

Er fenten foll; wen Er in seinem eigenen Werte anftellen foll? Sind wir bie Manner und wird bie Weisheit mit uns fterben? Sangt von uns bas Werk Gottes ab? D bemuthigt euch vor Gott, fonft nimmt Er euch hinweg und ba ift feiner, ber retten fann!

Lagt uns nun betrachten, welchen Weg bie Beisheit Gottes einschlug in Diesen fünfundvierzig Jahren, wenn Taufenbe von Leuten, Die einft mobl liefen, einer nach tem andern "in bas Berberben gurudfielen." Ebenfo fonell als viele von ben Armen von Gorgen ber Rabrung überwältigt murben, fo bag ber Came, ben fie erhalten hatten, unfruchtbar mard, und fo ichnell, als wie einige ber Reichen ins Berberben gurudfielen, indem fie ber Liebe gur Welt, ben thorichten und ichablichen Begierden, ober irgend welchen von den zahllofen Berfuchungen, welche ungertrennbar von Reichthumern find, Raum gaben, bat Gott beständig von Beit ju Beit Manner erwedt mit bem Beift, ben fie verloren hatten; ja und gewöhnlich mar Diefer Bechfel begleitet mit beträchtlichem Bortheil, benn die lettern maren nicht nur (meistens) gablreicher, ale bie erftern, fontern machjamer, intem fie aus ihrem Beispiel Rugen 30gen ; mehr himmlifch gefinnt, eifriger, mehr lebendig fur Gott

und ber Welt mehr abgestorben.

Belobet fen Gott, wir feben, Er thut auch noch bas Namliche in verschiedenen Theilen unseres Landes. Un die Stelle berer, die aus ihrer Festigfeit gefallen find ober heute noch fallen, erwedt Er beständig aus den Steinen andere Rinder Abrahams. Diefes thut Er an einem oder bem andern Plate, nach feinem Wohlgefallen, indem Er feinen belebenden Weift hier ober bort ausgießt, gerade wie es 3hm mohlgefällt. Er erwedt von jedem Alter und Grade, Jung und Alt, aus beiberlei Beschlecht, um fich "ein auserwähltes Beschlecht, ein fonigliches Priefterthum, ein beiliges Bolf, ein Bolf Des Eigenthums zu fammeln, bas traftig fen, zu verfundigen die Tugenben Deg, ber fie berufen hat von der Finsternig zu seinem munberbaren Lichte." Und wir haben feinen Brund, ju zweifeln, Er wird ferner fo fortfahren zu thun, bis die große Berbei-Bung erfüllt ift, bis "die Erbe voll werden foll von Ertenntniß bes herrn, wie Baffer bas Meer bededet," bis gang Ifrael ffelig wird und die Fulle ber Beiden eingeht.

Sind jedoch Alle, Die durch die mannigfaltigen Bersuchungen gefallen find, fo tief gefunten, daß fie nicht mehr auffteben tonnen? Sat Gott fle Alle auf immer verworfen, und wird Er fich nicht mehr erbitten laffen? Ift feine Berheißung gänzlich und auf ewig zu Ende? Gott bewahre, daß wir das behaupten follten! Ganz gewiß vermag Er alle ihre Abweischungen zu heilen, denn bei Gott ist Nichts unmöglich; und ist Er nicht ebenso willig? Er ist "Gott und kein Mensch," deswegen kann sein Mitleiden nicht sehlen. Last daher keinen Zurückgefallenen verzweiseln. "Bekehret ench zum herrn, so wird Er sich eurer erbarmen, und zu unserm Gott, denn bei

Ihm ift viel Bergebung."

Mittlerweile sagt der herr zu euch, die ihr nun die Stelle der Gefallenen aussüllt: Sey nicht stolz, sondern fürchte dich! Wenn Gott "deine ältern Brüder nicht verschont hat," so sey sorgfältig oder Er wird auch dich nicht verschonten! Kürchte dich, obschon nicht mit einer knechtischen, qualenden Furcht, daß du nicht in die gleiche Versuchung verfallen magst, durch die Sorgen der Belt, den betrügerischen Reichtum oder das Begehren anderer Dinge. Versucht werdet ihr werden auf zehntausend verschiedene Weisen, vielleicht so lang, als ihr im Leide sent aber so lange ihr fortsahrt, zu wachen und zu beten, so werdet ihr nicht "in Ansechtungen fallen." Seine Gnade ist seither hinlänglich für euch gewesen und so wird sie es bis zum Ende seyn.

Ihr sehet hier, Brüder, einen kurzen und allgemeinen Abriß von der Art und Weise, wie Gott auf Erren wirket, um sein Gnadenwerk wieder herzustellen, wo es durch tie List des Satans und die Untreue der Menschen, die dem Betruge und der Bosheit des Teusels nachgaben, in Abnahme gerathen ist. So führt Er nun sein Werk fort; und so wird Er es thun

bis jum Enbe ber Beit.

Und wie wunderbar einfach und deutlich ift seine Beise, zu handeln, sowohl in der geistlichen, als der natürlichen Bett, was Seinen allgemeinen Plan betrifft, Alles wieder herzustellen, was verdorben ist. Aber was die unzählbaren Einzelnheiten betrifft, müssen wir immer ausrusen: "D welch eine Tiese des Reichthums, beides, der Beisheit und Erkenntniß Gottes! Wie gar unbegreislich sind seine Gerichte, und unerforschlich seine Bege!"

### Vierunddreißigste Predigt. (Gehalten in Savannah im Februar 1736.)

#### Von der Liebe.

"And wenn ich alle habe ben Armen gabe, und ließe meinen Leib brennen, und hatte die Liebe nicht, fo ware mir es nichts nube." 1. Kor. 13, 3.

Es ift zu befürchten, bag biefer Tert, fowie bie vielen anbern, tie ihr gehört habt, euch nichts nugen wird. Einige find vielleicht ernithaft genug, um barauf ju achten ; aber auch von benen, welche barauf achten, werden Ginige bas 2Bort nicht glauben; Ginige, Die es glauben, benten, es ift eine barte Rede, und vergeffen es, fobalt fie nur tonnen; und Indere, melde ce eine Beitlang gerne annehmen, ba fie feine Burgel ber Demuth, ber Gelbitverläugnung haben, werben, fobald fich megen des Bortes Berfolgung erhebt, auftatt bafur ju leiden, abfallen. Ja, jogar Diejenigen, welche es annehmen, welche glauben, baran gedenten und es fo tief gu Bergen nehmen, tag ce Burgel fagt, welche die Sige ber Berfudung überfteben und anfangen, Frucht zu bringen, werden boch nicht Frucht gur Bolltommenbeit bringen. Die Gorgen und Bergnugungen ber Belt und bas Berlangen nach anbern Dingen werden mit bem Wort aufwachsen und ce erftiden.

Auch ich, ber das Wort Gottes predigt, bin nicht sicherer vor diesen Gefahren, als ihr, die ihr es ansöret, auch ich habe über "ein böses, ungläubiges herz" zu tlagen. Und wenn Gott erlauben würde, daß sich Berfolgung erhebe, ja wenn es nur die leichte des Ladels wäre, oder wenn die Sorgen der Welt auf mich hereinstürmen würden, und mir alles Vergnüsgen im Geschaffenen versagt würde, so möchte ich selbst verwerf-

lich werben, nachdem ich Andern predigte.

Warum predige ich benn dieses Wort? Warum? Weil die Verkündigung des Evangeliums mir aufgetragen ist, und obschon ich nicht weiß, was ich morgen thun werde, so will ich doch beute das Evangelium predigen.

Mein Auftrag an euch lautet folgendermaßen : "Menschenfind, Ich sende dich zu ihnen, und zu ihnen sollst du sagen : Co fpricht ber herr, herr : - fie gehorchen ober laffene." Co fagt ber herr herr: "Wenn du willit felig werben, fo halte Die Bebote." (Um biefes thun ju fonnen, glaube an ben herrn Jefus Chriftus und tu mirft felig werten.) "Berlagt nicht unfere Berfammlung, wie Etliche zu thun pflegen." "Bete im Berborgenen ju beinem Bater, ber in bas Berborgene fiehet," und "ichutte bein Berg vor 3hm aus." - Mache mein Bort "zu beines Guges Leuchte und zu einem Lichte auf beinem Bege." "Dieje Worte . . . jollft bu gu Bergen neb= men und bavon reten, wenn bu in beinem Saufe figeit, ober auf bem Bege geheft, wenn bu bich nieberlegeft ober aufitebeft." Wende bich zu mir mit Fasten sowohl als Webet, und gehorfam bem letten Befehle beines Beilands, verfundige burch ben Benug bes gesegneten Brotes und Beines tes herrn Job, bis bag Er fommt. In ber Rraft, welche bu burch tiefe Gnabenmittel von Dben erlangest, thue Alles, mas im Gefet geboten ift, und vermeite Alles, welches bort verboten ift. Thue Gutes, und vergeffe nicht mitzutheilen. - Ja, fo lange bu Beit haft, thue Gutes, foviel bu fannft allen Menschen. "Berlaugne bich felbit und nehme bein Rreug auf bich täglich," und wenn du dazu berufen, "fo widerstehe bis aufs Blut." Und wenn Jeder von euch fagen fann : "Alles Dicjes habe ich gethan," bann laft ibn ferner gu fich felbit fagen (2Borte, über welche nicht nur Colche, wie Felix, fondern bie beiligfte Scele auf Erden gittern möchten), "und wenn ich alle Sabe den Urmen gabe, und liege meinen Leib brennen, und batte bie Liebe nicht, fo mare es mir nichts nuge."

Es ift baber für und Alle fehr wichtig, zu miffen :

I. Den vollen Sinn ber Worte, "wenn ich alle Sabe ben Armen gabe, und ließe meinen Leib brennen ;"

II. Die mahre Bedeutung bes Wortes Liebe; und

III. In welchem Sinne man fagen fann, "baß ohne bie Liebe es mir nichts nütze sey."

Was bas erfte betrifft, so ift zu bemerken, baß das Werl geben, das Paulus gebraucht, eigentlich in fleine Stücke zert heilen, und dann das, was so gestheilt ift, auszut heilen bedeutet. Folglich schließt es in sich ein Entjagen aller weltlichen Güter, deren wir uns erfreuen, aus wohlbedachter, treuer Bahl; ferner bedeutet das Wort geben die wirtliche Uebergabe einer Sache, also die wohlbedachte Aussührung eines vorher gefaßten Entschusses.

Der volle Sinn ber Worte ift baber biefer (wer Ohren hat zu bören, ber böre): Obidon ich ben Urmen Alles, was mein Haus enthält, geben, obidon ich biefes nach reifer Wahl und Aleberlegung thun, obidon ich beswegen nicht nur Tadel und Schande, nicht nur Bande und Gefängniß, sondern selbst den Tod leiden wurde — ja den Tod in der der Natur schrecklichsten Art, so ware mir doch alles dieses, wenn ich feine Liebe hätte, "nichts nüpe."

11. Lagt uns nun fragen, mas benn biefe Liebe ift? 2Bir tonnen fie betrachten nach ihren Eigenschaften ober ihren

Wirfungen.

Die Liebe, welche unser herr von allen seinen Rachfolgern verlangt, ift, daß wir Gott um Seiner Selbstwillen und die Menschen um Gotteswillen lieben. Nun, was heißt Gott lieben, als in Ihm sich zu vergnügen, freudig seinen Willen zu thun, beständig zu verlangen, ihm wohl zu gefallen, unsere Glüdfeligkeit in Ihm zu suchen und zu finden, und Tag und Nacht

ju durften nach einem vollen Benug Seiner Gnade.

Das Maß dieser Liebe hat uns unser herr deutlich angezeigt: "Du sollst den herrn deinen Gott von ganzem herzen ieben." Nicht, daß wir Niemand außer Ihm lieben oder schägen sollen; denn Er hat uns ia besohlen, nicht nur unsern Nächsten, das ist, alle Menschen, wie uns selbst zu lieben — uns über sie zu freuen und sie zu genießen, freilich auf eine Beise und in einem Maße, wie wir wissen und sühlen, daß es unserer Freude in Gott nicht hinderlich, sondern beförderlich ist. Auf diese Weise sind wir berusen, Gott

ju lieben von gangem Bergen.

Die Birtungen oder Eigenschaften dieser Liebe beschreibt der Apostel in dem vorliegenden Kapitel; es sind unsehlbare Kennzeichen, wobei jeder Mensch selbst urtheilen kann, ob er diese Liebe hat oder nicht, sie vertienen unsere tiesste Beachtung. "Sie ist lang muthig." Wenn du deinen Nachsten um Gotteswillen liebst, so wirst du seine Unvollfommensheiten lange ertragen können, und wenn ihm Weisheit sehlt, so wirst du ihn bemitleiden, nicht verachten. Wenn er im Irrthum ist, so wirst du suchen, ihn milde zurechtzuweisen, ohne Härte und Tadel. Wenn er von einem Fehler übereilt wird, so wirst du dich bemühen, ihn mit sanstmützigem Geiste zurechtzubringen, und wenn sich dieses nicht sogleich thun läßt, so wirst du Geduld mit ihm haben, ob Gott ihn vielleicht endlich zur Erkenutniß und Liebe zur Wahrheit bringen mag.

Trop aller Reizungen, welche entweder aus der Schwäcke ober Bosheit der Menschen entstehen, wirft du dich als ein Muster der Sanstmuth und Demuth bezeigen, und wenn es auch oft wiederholt werden sollte, so wirft du dich nicht vom Bösen über-winden lassen, sondern das Böse mit Gutem überwinden. Laß feinen Menschen dich mit eiteln Worten betrügen; der,

welcher nicht langmuthig ift, hat feine Liebe.

Bieder: "Die Liebe ift fre undlich." Der, in beffen Berg Die Liebe Gottes und ber Menschen ausgegoffen ift, empfincet einen brennenden, ununterbrochenen Durft nach ber Glüdfeligfeit aller feiner Mitgeschöpfe. Geine Geele zerschmilzt von dem brunftigen Berlangen, welches er bat, ihr Bohl ju befordern, und aus der Julle feines Bergens fliegt fein Mund über. Auf seiner Zunge ift das Geset ber Freundlichkeit, und baffelbe ift allen feinen Sandlungen eingedrückt. Die Flamme in ihm lodert beständig und verbreitet fich mehr und mehr, bei jeder Belegenheit zeigt fich fein guter Bille gegen Alle, mit benen er ju thun hat. Go bag all' fein Denten, Reden ober Thun auf den einen Endzwed bingielt, auf jedem nur möglichen Bege Die Bludfeligkeit aller feiner Mitgeschöpfe ju befordern. Betrüge baber nicht beine eigene Scele, mer nicht fo freundlich ift, bat teine Liebe.

Ferner: Die Liebe ist nicht eifer füchtig. Dieses
ist eigentlich in dem Borigen mit eingeschlossen, denn Freundlichkeit und Neid sind unverträglich, sie können ebenso wenig
beisammen senn, als Licht und Finsterniß. Wenn wir die Glückseitelt Aller ausrichtig verlangen, so können wir uns unmöglich betrüben über die Glückseitet von irgend Einem. Benn wir unsern Nächsten soviel Gutes thun, als wir können, und wünschen, daß wir mehr thun könnten, so ist es unmöglich, daß wir uns über irgend ein Gut, das er empfängt, ärgern sollten, sondern es wird uns von Herzen freuen. Der

Eifersüchtige oder Neidische hat feine Liebe.

Die "Liebe treibet nicht Muthwillen," ober vielmehr ift nicht rasch und vorschnell im Urtheilen, denn dieses ist wirklich die wahre Beteutung des Wortes. Alle, welche ihren Nächsten um (Votteswillen lieben, werden nicht leicht eine bose Meinung sassen von irgend Einem, dem sie alles leibliche und geistliche Gute wünschen. Sie konnen Niemand ohne Beweise, oder nur auf leichte Beweise hin verurtheilen. Sie halten es für ihre Pflicht, ihn seinen Anklägern gegenüber zu stellen oder wenigstens ihn mit der Anklage bekannt zu machen, und dann

ibn sich vertheidigen zu laffen. Wer nicht so handelt, hat keine Liebe.

"Die Liebe blabet fich nicht auf." 3hr fonnt bem, ben ihr liebet, nicht unrecht thun. Daber wenn ibr Gott von gangem Bergen liebet, fo fonnt ihr 3hn feines Ruhmes nicht berauben, indem ihr euch felbst zuschreibt, was ihr 3hm schuldig fent; Alles, mas ihr babet, ift Sein, fo tak ohne 3bn ihr nichts thun fonnt, Er ift euer Licht und euer Leben, eure Stärte und euer Alles, und ihr fend Richts, ja weniger als Nichts vor Ihm. Und wenn ihr euern Rachsten als euch felbst liebet, so werdet ihr nicht fabig seyn, euch über ihn zu erheben. Wie das Wachs durch bas Feuer gerschmelgt, so zerschmelzt auch ber Stolz burch die Liebe. Aller hochmuth sowohl des Bergens, als der Sprache oder des Betragens verschwindet, wo die Liebe vorherricht. Gie bringt die hoben Blide beffen berab, ber mit feiner Starte prablte, und macht ihn wie ein fleines Rind, mißtrauisch gegen fich felbit, willig gu boren, froh gu lernen, leicht überzeugt, leicht überrebet. Und wer anders gefinnt ift, ber ift aufgeblasen, und hat feine Liebe.

111. Es bleibt nun noch übrig, zu untersuchen, in meldem Sinne man sagen fann, baß, "wenn wir auch alle habe ben Urmen geben, und unfern Leib brennen laffen, und feine

Liebe haben, es uns Nichts nupe mare."

Der Sauptsinn dieser Worte ist ohne Zweifel dieser, daß, was wir auch thun, und was wir auch leiden, wenn wir nicht im Geist unsers Gemüths erneuert sind, durch "die Liebe Gottes in unsere Herzen ausgegossen, durch den uns gegebenen heiligen Geist," so können wir nicht in das ewige Leben eingeben.

Aber weil allgemeine Wahrheiten weniger geneigt find, uns ju rühren, so lagt uns zwei besondere Grunde betrachten, warum Alles, was wir thun und leiden, wenn wir feine Liebe

haben, uns nichts nüget.

Er ft en s: Dhue Liebe können wir schon hienieden nicht glüdlich seyn. Unter Glüdseligkeit verstehe ich nicht ein leichtes, schnell vorübergehendes Bergnügen, sondern einen solchen Bustand des Wohlbesindens, welcher die Seele bestriedigt und eine beständige, dauernde Genugthuung giebt. habt ihr dasu nicht Langmuth nöthig? So sehr ihr dieser ermangelt, so fern send ihr von Glüdseligkeit, und je mehr die der Liebe entgegengesetzen Gemüthsstimmungen, Jorn, Unmuth, Rache vor-

herrschen, besto unglücklicher seyd ihr. Ihr wist es, ihr fühlt es, Nichts tann ben Sturm beschwichtigen ober Frieden in eure Seelen bringen, bis Demuth, Sanstmuth, Gedult, oder in einem Wort Liebe davon Besitz genommen hat. Wo üble Laune, Bosheit, Neid oder bergleichen wohnt, da ist auch Elend da, und je stärker unser Temperament ist, besto elender süblen wir uns. Der Boshafte und Neidische hat bereits den Wurm, der nie stirbt, und eilt dem Feuer zu, das nie gelöscht werden kann, nur daß jest noch nicht die große Klust zwischen ihm und dem Himmel besestigt. Denn der Geist der Gnade ist noch bereit, wenn er nur seine Hände nach dem Himmel ausstreckt, und seine Unwissenheit und seine Elend beslagt, sein herz von allen bösen Neigungen zu reinigen und es in der Liebe Gottes zu erneuern, und ihn so zeitlich und ewig selig zu machen.

3 weitens: Thne Liebe tann Niemand ruhig sterben. Unter ruhigem Sterben verstehe ich nicht einen gefühllosen Tod, wie wenn einer am Schlage plöglich stirbt oder mit einem verhärteten Gewissen unbekümmert dahingerafft wird, wie ein unvernünstiges Thier, sondern einen ruhigen Ausgang aus dem Leben, voll Frieden und Freude. Ein solcher Lod ist un-

möglich ohne Liebe.

Ich habe schon Manche so sterben sehen. Einer rief aus in seinen letten Stunden: "Gott sucht mich heim mit großen Schmerzen; aber ich danke Ihm für Alles!" Als man nicht lange vor seiner Erlösung fragte: "Sind Gottes Tröstungen gering geworden bei dir?" erwiederte er laut: "Nein, nein, nein," indem er Alle, die nahe bei ihm waren, mit Namen nantte, sagte er: "Denket an den himmel, redet von dem himmel, alle Zeit ist verloren, wenn wir nicht an den himmel benken."

Einen andern guten Streiter Jesu Christi sah ich hier in dieser Stadt mit seinem letten Feinde, dem Tode ringen; es war in der That ein Schauspiel, werth von Gott, den Engeln und Menschen gesehen zu werden. Seinen letten Athem gebrauchte er zu einem Lodgesang zu Dem, der ihm den Sieg gab; in voller Zuversicht sing er den Triumph schon in der Sitze des Kampses an. Als man ihn fragte: "Jast du die Liebe Gottes in deinem Herzen?" so erhob er seine Augen und Hande empor, und antwortete mit aller Kraft, die ihm noch übrig war: "Ja! Ja!" Einem, der fragte, ob er sich vor dem Teusel sürchte, von welchem er gerade demerkte, daß er seinen letten Angriff aus ihn mache, erwiederte er: "Nein, nein; mein lieber Heiland hat jeden Feind überwunden, er ist mit

mir, ich fürchte nichts." Balb barauf fagte er: "Der Weg zu meinem lieben heiland ift eng, aber er ift furg." Balb barauf fiel er in einen Schlummer, worin seine Seele sanft zu Gott ging, ber sie gab. Er war völlig in ber Liebe.

D juche bas gleiche Mag ber Liebe, fo wird bein Ende fenn

gleich seinem. Amen.

# Fünfundbreißigste Predigt.\*) Gehalten in Oxford am Pfingsteft 1736.

#### Neber ben beiligen Geift.

"Denn ber Berr ift ber Beift." 2. Cor. 3, 17.

Der Apostel batte im Borbergebenden gezeigt, wie die Prebigt bes Evangeliums über bie Dispensation Des Wesetzes erbaben ift, indem die Zeit nun gefommen fen, wo die Borbilber und Schatten aufhoren follen und an ihre Stelle eine offene, freie und volltommene Offenbarung Gottes ohne irgend eine Berhüllung burch feine Befandten getreten fen. Aber bas, mas er hauptfächlich hervorhebt, ift ber Wegenstand Des evangelijchen Predigtamtes: "Welcher uns tuchtig gemacht hat," fagt er, "das Umt zu führen Des Reuen Teftamente, nicht des Buchftabens, fondern des Beiftes; denn der Buchftabe todtet, aber der Beift macht leben-Dig." hier liegt ber große Unterschied zwischen den zwei Dispensationen, daß das Weset, obichon es geiftlich in seinen Forderungen mar, und ein Gott geweihtes Leben und Die Beobachtung vieler Regeln verlangte, feinen geiftlichen Beiftand mit fich brachte, weshalb es nur dazu tiente, ben Menfchen gu torten, indem es ibm ju erfennen gab, daß er in einem Bu-

<sup>\*)</sup> Diese Prebigt ift in Inhalt und Ausbruck sehr verschieben von allen andern Prerigten Westeys und scheint geschrieben worben zu seyn, als er noch nicht aus seinem gesetlichen spekulariven Ebristenthum zum vollen ewangelischen licht hindurchgebrungen war. Sie if jedoch in mehreren Rüchsichten böchst merkwirdig und zeigt und bie Keime seiner späteren driftlichen Ersahrung.

stand großer Verdorbenheit senn musse, da er es so schwer sinde, Gott zu gehorchen, und den Tod als die Strase der Sunte bezeichnete. Aber das Amt des neuen Testamentes war das eines "Geistes, welcher Leben giebt," eines Geistes, nicht nur verheißen, sondern wirklich verliehen, welcher den Christen es möglich machen soll, Gott wohlgefällig zu dienen und seine Gebote noch in einem höheren, geistlicheren Sinne zu halten und von allen Folgen des Sündenfalls vollkommen hergestellt zu werden. Die Menschwerdung, das Predigen und der Lod Jesu Christi waren bestimmt, diese Gabe des Geistes uns bestannt zu machen, darzustellen und zu erkaufen; und daher sagt der Apostel: "Der Herr ist dieser Geist oder der Geist."

Diese Beschreibung von Christus mar ein ftarter Beweggrund für bie Juden, an Ihn ju glauben, und ift es noch ebenfo für uns, und in unserer Beit thut es besonders noth, beutlich zu machen, mas Christus uns ift; ta tiefe Frage fo verschieden beantwortet wird, einerseits von frommen, aber schwachen Menschen, die Glauben zu haben vorgeben, und anderseite von Golden, Die Bernunft gu befigen vorgeben ; die Ersteren suchen gwar ihre Berechtigfeit allein in Chrifto, aber in einem unbiblischen Ginne, indem fie nicht mehr als einen Freibrief der Vergebung erwarten und die Beiligfeit, burch welche fie felig werden follen, allein in Chrifto feten und meinen, fie felbit tonnen berfelben nicht theilhaftig werben; die Andern finden im Evangelium ein bloges Moralfpftem und suchen nicht Gottes, fondern ihre eigene Berechtigfeit. Beide Grrthumer find burch Die Lehre meines Tertes widerlegt : "Der herr ift der Beift."

In Betrachtung Dieser Worte will ich zeigen

- I. Die Natur unsers Falles in Abam, woraus erhellt, baß, wenn "der herr nicht der Geist" wäre, man nicht sagen könnte, Er errette oder erlöse uns von unserem gefallenen Zustande.
- II. Will ich betrachten bie Person Jesu Chrifti, und zeis gen, bag "ber herr bieser Geift ift," und
- III. Will ich die Natur und Wirkungen des heil. Geistes untersuchen, ber den Christen mitgetheilt wird.
- I. habe ich die Natur unsers Falles in Adam zu betrachten.

Unfere erften Eltern erfreuten fich ber Wegenwart bes beil. Beiftes, benn fie maren nach bem Bilbe Gottes erichaffen, mel-

ches nichts anders als sein Geift war. Durch Diesen theilt Er sich seinen Geschöpfen mit und burch Ihn allein tonnen sie irgend eine Aehnlichfeit mit Ihm haben. Er ist in der Ihat bas Leben Gottes in ihnen, weshalb Engel und wiedergeborne

Menichen Rinder Gottes genannt werden.

Aber als per Mensch sich nicht durch den beil. Beist wollte leiten laffen, verließ Er ihn. Da ber Mensch auf seine eigene Beise und in seiner eigenen Kraft tlug seyn und nicht in Einsalt von seinem bimmlischen Bater abhängen wollte, so wurde ber Same des höhern Lebens von ihm zurückgenommen. Denn er war nicht mehr eines himmlischen Justandes fähig, da er ein so unwürdiges Berlangen nach einer irdischen Frucht fundgab, von der er wußte, Gott werde sie ihm nicht segnen; er war nicht mehr tüchtig, übernatürliche Unterstühung zu erhalten, da er mit seinem seligen Berhältniß zu Gott nicht mehr zusrieden seyn wollte ohne eine vorwizige Untersuchung besselben.

Da fand er sich verlassen von Gett, und der Armuth, Schwäche und Elend seiner eigenen Natur überlassen. Er war nun ein bloßes Thier, gleich andern Thieren von Fleisch und Blut, nur besaß er höhere Geistesträfte, durch welche er entweder auf größere Irwege gerathen, als sie sich schuldig machen konnten, oder auch ein Gefühl seiner verlornen Glücfstigseit bekommen und auf den rechten Weg, sie wieder zu erhalten, zurückgebracht werden konnte. Beharrte er ohne Neue in seinem Ubfall, so konnte er die nur Thieren angemessen Glückseitzt in irdischen Gütern suchen und finden, und das Mangelbaste durch neue und höhere Neize sich selbst verbergen. Er konnte sich mit seiner Einbildungskraft eine neue Welt schaffen und durch falsche Bernunstschlüsse seine Sandlungsweise vor sich selbst zu vertheidigen und das Wefühlt seiner Erniedrigung und seines Elends von sich zu entsernen suchen.

Burde er dagegen Billens senn, das Elend seines Falles zu erkennen, so bot ihm seine Bernunft Gründe dar zur beständigen Trauer, zur Berachtung und Berläugnung seiner selbst; sie siellte ihm die traurigen Birkungen seines Abfalls von Gott beutlicher vor Augen, in der Schande und Angsteiner mit sich selbst uneinigen Natur, zeigte ihm, wie er nach Unsterblichkeit dürste und doch dem Tod unterworfen sen, wie er der Gerechtigkeit Beisall geben möchte und doch an Dingen Freude habe, die mit ihr unverträglich sind; wie er einen unbegränzten Mangel von Etwas empfinde, das alle seine Tä-

higfeiten befriedige, und doch nicht im Stande sen, dieses große Etwas zu erkennen, noch wie er es erlangen könne, ausgenommen dadurch, daß er allen seinen natürlichen Neigungen ent-

gegen handeln würde.

Rein Bunder, bag Adam fich naden berfannte : benn er hatte nichts Geringeres als Gott felbit, verloren. Bis taber hatte er Richts erfahren, als die Gute und Gugigfeit Gottes. ein himmlisches Leben hatte fich über feinen gangen Korper verbreitet, als wenn er nicht vom Staub gemacht mare; fein Beift war erfüllt mit einer engelgleichen Beisheit, tie Lettung von Dben hatte ihn ficher geleitet. Aber jest mußte er andere Erfahrungen machen von Dingen, vor welchen feine Seele fich nicht zu fürchten brauchte, jo lange er burch ben fanften Bug göttlicher Onabe gerade vorwärts geführt murbe, und worüber fein Rorper fich nicht zu betlagen hatte, fo lange berfelbe mit herrlichfeit beredt mar. Er fühlte nun eine tiefe Unzufriedenheit mit fich felbst, eine peinliche Unruhe, wie fie allen Beiftern gemein ift, Die Gott verloren baben ; er ertannte bie Urfache feiner gegenwärtigen Schande, feine fünftige Auflösung und eine starte Anhänglichkeit an bas niedrige Leben. welches ben Thieren gemein ift, Die nie ber göttlichen Natur fich erfreuten.

Der gefallene Zustand bes Menschen ist in dem einen Worte ausgedrückt: Tod; eine Trennung von Gott, von seiner Gemeinschaft und Seligkeit, wobei wir nicht länger in seiner Herrlichkeit glänzen oder in seiner Kraft handeln. Wir mussen sperrlichkeit glänzen oder in seiner Kraft handeln. Wir mussen in Ihm leben und und bewegen, aber wir thun dieses nicht in einem fin dlichen Sinne aus freier Bahl, sondern nicht in einem fin dlichen Sinne aus freier Bahl, sondern nicht in einem falle auch die geringsten Creaturen in ihm existeren. Bon Gott das Vermögen zu erhalten, zu geben, zu reden, zu essen, zu erben, tu essen, als ein Theil seiner irrischen Schöpfung, ist etwas ganz Anderes, als von Ihm ein Leben zu erhalten, das Seinem Vilde gleich ist und welches genährt wird durch sein eigenes unmittelbares Wort und seine Kraft.

Doch ber Fall bes Menschen schließt noch mehr in sich. Er ist nicht nur selbst zu allen thörichten Lüsten und allem Stol; ber Bernunft geneigt, sondern er ist unter bie Bormundschaft bes Tenfels gefallen, welcher ibn mächtig zu beiden antreibt. In seinem ursprünglichen Zustande war er gang-lich Gott nuterworfen, und bieses berechtigte ibn, von seinem

Beifte zu trinten, aber ale er, nicht zufrieden, im Parabicse au fenn, im vollen Lichte von Gottes Ungeficht, aus eigener Erfahrung miffen wollte, was gut und boje, und aus Bernunftgrunden befriedigt fenn wollte, ob es für ihn am Bejten fen, ju fenn, wie er mar oter nicht; als er es verschmähete, wie ein Rind geleitet gu merben, als er beffere Beweise fuchte, als bie Stimme feines Edopfers und bas Siegel bes Beiftes in feinem Bergen, ba gehorchte er nicht nur bem Stoly, fondern wurde gleich dem altesten Cobn bes Stolzes, und fiel unter feinen befiandigen Ginflug. Da bas leben mit bem Salten Des Gebotes verbunden mar, und folglich tiefer Beift, welcher es allein jum mabren Leben machen fonnte, in feinem Korper wohnte, jo murde er, nachdem er megen feiner Uebertretung jum Tod verurtheilt mar, nun "tem überliefert, ber bes To-Des Gewalt bat, bem Teufel;" beifen feindfelige und unfreundliche Einwirkungen Tod und Gunde zugleich hervorbringen.

Wenn Gott dem Menschen in Diesem Buftande einen Erlofer fenden follte, mas mußte ber Erlofer für ihn thun? Wird es für ibn genug fenn, ein neues Wefet, ein Lehrsyftem vortrefflicher Borichriften und ju geben? Rein, wenn wir fie auch halten fonnten, bas murbe allein und noch nicht felig machen. Ein gutes Gemiffen giebt einem Menschen bas wohlthuende Gefühl, daß er übereinstimmend mit fich felbit ift, aber ce bebt ibn nicht über fich felbit empor, ce macht ibn nicht ber göttlichen Ratur theilhaftig. Der foll die Erlöfung barin bestehen, daß uns die Gerechtigfeit des Erlofers gugerechnet wird? Much Dies mare nicht genug. Gin gefallener Beift be-Darf mehr, ale blos von ber Strafe losgesprochen ju merben; es bilft ibm Dies nichts, fo lange er feiner vertorbenen Ratur unterworfen ift. Der Diensch betarf baber eines Erlogers, welcher ibn (wie Jobannes ber Täufer Jesum beschreibt) "mit dem beiligen Geift tauft;" als tie Quelle und ber 2Bieberherfteller beffen, modurch die Menschen in ihren erften Buftand und zur greude in Gott wiederbergestellt werten. Schon Dies zeigt uns, bag "ber herr biefer Weift ift."

11. Es wird aber Diefes noch flarer, wenn wir die Der-

fon Jefu Chrifti betrachten.

Er war Einer, bem "Gott ben Geift nicht beim Mag gab, fontern in Ihm wohnete die Fülle ber Gottheit leibhaftig; und von seiner Fülle haben wir alle genommen Gnabe um Gnabe." Schon von Anbeginn an kamen alle Mittheilungen der Gottheit, welche irgend ein Geschöpf empfangen konnte,

nur von ihm als bem Borte Gottes, aber feit bem Fall muß Alles, was der Menich von Gott empfängt, von Ihm tommen vermittelft feines um unfertwillen angenommenen Leibes.

Im Anfang erschuf bas himmlische Wort - ber Beift, ber vom Bater ausgeht und bas Wort feiner Macht - ben Denfchen unfterblich, nach bem Bilbe bes Baters, aber er, ber nach bem Bilde Gottes erichaffen mar, murde hernachmals fterblich, wo bann ber mächtigere Weist von ihm getrennt murbe. Um Dieses wiederherzustellen, murbe bas Wort Menich, ramit ber Mensch durch Annahme an Rindesstatt wieder ein Rind Gottes werden tonnte, bag bas Licht bes Baters mochte auf feinem im Fleische geoffenbarten Sohne ruben und von demselben auf uns herüberstrahlen; badurch, bag er ins Gleisch tam und Miensch murde, sollen mir Alles, mas wir in Adam verloren hatten, nämlich bas Chenbild Gottes, wieder in Chrifto Jefu empfangen. Durch bas Rommen Des beil. Beiftes über Maria und die Ueberschattung berselben burch die Rraft Des Allerhöchsten wurde das Kommen Chrifti ins Fleisch vollbracht, und bamit ift uns vorgebildet Die neue Geburt, wodurch ein Menfch aus Gott geboren werden follte, daß wie wir durch unfere erfte Geburt den Tod ererbten, wir durch diese Geburt Das Leben erben möchten.

Diefes ift nichts anderes, als was Paulus uns lehrt : "Der erfte Menich Abam ift gemacht in bas natürliche Leben, und ber lette Adam in das geiftliche Leben." Alles, mas ber erfte Menfch felbst befaß, Alles, was er uns hinterlaffen hat, ift ein "naturliches Leben," eine Ratur, begabt mit einem thierischen Leben, obschon empfänglich für ein geiftliches. Aber ber zweite Abam ift und murde uns gemacht "ein geiftiges Leben;" durch eine von 3hm, als unferm Schöpfer, empfangene Rraft, wurden wir querft über uns felber erhoben; durch eine von 36m, ale unferm Erlofer, empfangene Rraft fangen wir von Reuem an, Gott gu lieben.

Chriftus ift nicht nur Gott über uns, welches uns in Furcht erhalten mag, aber nicht felig machen fann, fontern Er ift Immanuel, Gott mit uns, und in uns. Da Er der Gobn Bottes ift, so muß Gott senn, wo Er ift; und da Er der Denichensohn ift, so wird Er mit ben Menschen senn. Die Folge von diesem ift, daß in einer fünftigen Diepensation "bie Sutte Gottes wird bei den Menschen fenn," und Er wird ihnen feine herrlichkeit zeigen ; gegenwärtig will Er aber burch den Glauben an feinen Sohn in ihren Bergen wohnen.

Ich habe nun zu zeigen gesucht, daß "der herr biefer Geist ist." Wenn wir betrachten, was wir sind und was wir gewesen sind, so kann nichts weniger als das Wiederempfangen dieses Geistes für uns eine Erlösung seyn, und wenn wir dann betrachten, wer die himmlische Person war, die gesandt wurde, unser Erlöser zu seyn, so können wir von ihr nichts weniger erwarten. Wir wollen deshalb

III. Die Ratur und Birfungen des heil. Beiftes, wie

berfelbe Chriften gegeben ift, betrachten.

Ich will hier nicht von ten besondern außerordentlichen Gaben, welche im apostolischen Zeitalter zur Grundung der Kirche gegeben wurden, sprechen, sondern blod von dem, was ber beil. Geift jedem Gläubigen zu feiner personlichen heili-

gung und Geligfeit ift.

Bahre Glänbige sind in ein Leben eingetreten, bessen Folgen sie nicht kennen, denn es ist ein Teken "verborgen mit Christo in Gott." Er, der Borgänger, hat seine Bollendung erreicht, indem Er zum Bater ging; aber wir können nicht mehr davon wissen, als in Ihm erschien, mährend Er auf Erden war, und auch diese erkennen wir nur insoweit, als wir seinen Fußstapsen nachsolgen; wenn wir das ihnn, werden wir Lag sur Lag so gestärkt und erneuert werden im innern Menschen, daß wir unsere Freude nicht mehr in der gegenwärtigen Belt suchen, wegen der uns vorgehaltenen himm-lischen Freude, wenn wir auch, was den äußern Menschen betrifft, Kummer und Berfall unterworfen sind, und als der

Auswurf aller Dinge behandelt werden.

Wensch darf ein Mensch sein eigenes Herz fragen, "ob es fähig ift, den Geist Gottes aufzunehmen?" Denn wo der göttliche Gast eintehrt, müssen die Geste einer andern Welt beobachtet werden. Der Körper muß zum Marterthum hungegeben werden, oder sich obne Rückhalt dem dristlichen Kampf aufopfern, als ob die Secle schon ihr hinmlisches Erbe erhalten hätte; ter Güter dieser Welt muß man sich freiwillig entschlagen, als ob das letzte Teuer sie morgen schon verzehren werde; unser Nächster muß so herzlich geliebt werden, als ob er von allen seinen Sünden gewaschen wäre. Die Früchte dieses milsen nicht bloße moralische Tugenden zum Frommen und Genuß des gegenwärtigen Lebens, sondern heilige Gemithsstimmungen seyn, entsprechend den Trieben eines bereits angesangenen höhern Lebens. So vorwärts zu dringen wohin die Berheißung des Lebens uns rust; den Rücken der

Welt zu kehren und sich in Gott zu trösten und zu erfreuen, erkennt Jeder, der den Glauben hat, für recht und nothwendig, und bestrebt sich, es zu thun; ein Jeder, der eine Hoffnung hat, thut es gern und eifrig, obschon nicht ohne Schwierigkeit; aber der, welcher die Liebe hat, thut es mit Leichtigkeit und

Bergenseinfalt.

Ein solder Stand ber Liebe, begleitet von "unaussprechlischer Freude und voll herrlichkeit" und verbunden mit Ruhe von menschlichen Leidenschaften und Eitelkeiten, mit sester, klarer Ueberzengung und einem ungetheilten Willen, belohnt sich selbet. Dennoch sehnt sich der Mensch, welcher diesen Stand genießt, nach einer bessern Welt. Denn obschon ein solcher Mensch das Gute aus einem innern freien Triebe so liebt, daß er sich nicht mehr die hoffnung der Wedervergeltung vorzubalten braucht, um seine Unwilligkeit, seine Pflicht zu thun, zu überwinden, so muß er boch nach dem verlangen, was das Beste von Allem ift, nach seiner wahren heimath, und sich mit dem ernstlichen Schnen aller Creaturen vereinen, welche auf

Die Offenbarung ber Kinder Gottes marten.

Jest empfangen wir den heil. Geist nur theilweise, um uns zu bilden und tüchtig zu machen für das Unverwesliche, damit wir nach und nach gewohnt werden, Gott in uns zu empfangen und zu baben, weshalb der Apostel den Geist das Pfand unserer Erbschaft nennt, welche uns vom Herrn verheißen ist. Wenn uns daher schon jest das Pfand, das in uns ist, geistlich macht, wie wird es erst seyn, wenn wir wieder auserstanden, Ihn von Angesicht zu Angesicht sehen, wenn alle unsere Glieder in einen Triumphgesang ausbrechen und Ihn verherrlichen, der sie von den Todten auserweckt und ihnen ewiges Leben gegeben hat? Wenn dieses Pfand den Menschen wird erst die ganze Gnade des Geistes thun, wenn, sie den Gläubigen in ganzer Fülle gegeben, uns gleich Gott volltommen durch den Willen des Baters machen wird?

Ich habe nun ausgeführt, was ich zuerst mir vorgenommen, ich habe die Natur unsers Falls in Adam betrachtet, die Verson Jesu Christi und die Wirtungen des heil. Geistes in Christen. Der einzige Schluß, den ich aus dem Gesagten und besonders aus dem Bericht vom Fall des Menschen ziehen will, ist — die Vernunstmäßigkeit jener Vorschristen der Selbstverlängnung, täglicher Buße und Berzichten der Belt, welche dem Christenthum so eigenthümlich ist, und welche die einzigen

Grundlagen sind, auf welchen die andern im neuen Testament empfohlenen Tugenden recht ausgeübt oder erlangt werden tonnen.

Der Heiland bestehlt uns, "unser eigenes Leben zu hassen." Wenn du nach dem Grund davon fragst, gehe in dein Herz, siehe, ob es beilig und voll von Gott ist? oder ob im Gegentheil daselbst viele Dinge, die Ihm zuwider sind, sich besinden und es eine Pslanzung des Feindes geworden ist? Oder wenn dies eine schwierige Frage scheint, so sehe deinen Körper an. Findest du an ihm den Glanz eines Engels und die Krast der Unsterblichteit? Wenn nicht, sey versichert, deine Seele ist in dem gleichen Justande der Armuth, der Nacktheit und Entsremdung von Gotte. Es ist wahr, deine Seele kann einige Strahlen von Gottes Angesicht früher wieder erhalten, als dein Körper; aber wenn du irgend einen Schritt Ihm entgegen thun willst, so muß das Erste der Haß beines gegenwärtigen Selbst sevn.

Du fragit nach einem Grunde, warum du auf die Welt verzichten sollft? Kannst du nicht sehen, wie der Fürst dieser Welt auf- und abgeht, "indem er sucht, welchen er verschlinge," und fennst du seine List und Schlauheit noch so wenig, daß du nicht siehst, wie er dieses ebensowohl zu bewerkstelligen sucht durch die regelmäßigen Geschäfte dieses Lebens, als durch ausschweisende Bergnügungen? Diese Welt ist nicht mehr ein vom Licht der herrlichkeit erleuchtetes Paradies Gottes, sondern ein Plat der Borbereitung für die künstige Gemeinschaft

mit Gott.

Ein Weg, uns von dieser argen Welt zu retten, geht, wie uns unser heiland gelehrt hat, durch Leiden. Wir müssen nicht nur "erdulden viele Dinge," wie Er that, und so zur herrlichkeit eingeben, sondern wir müssen erdulden viele Dinge, daß wir über die Sünde herr werden und des heil. Geistes uns erfreuen können. Die Leiden dieser Zeit sind in der That eine direkte Widerlegung der Borspiegelungen, mit welchen der schmeichelnde Versucher uns zu gewinnen sucht. Im Leiden sindet die Seele aus, daß aller der Trost, welchen die Welt ihr darbietet, sie nur von Gott absührt! Wenn sie degen Kummer und Elend, die persönlich und wahrhaft sind, empsindet, anstatt Trost, der nicht so ist, so fängt sie au, zu erkennen, daß sie einen Mangel in sich selbst hat, den weder Gold, noch Gesundheit, noch Freunde, noch Philosophie ersesen kunn, und das bleibende Gesühl von diesem Mangel wird

zu einem Webet zum Allerhöchsten; ein Webet, bas nicht aus spetulativen Begriffen, sondern aus dem nahren ungeheuchelten Zustand von Allem, was in mir ist, entsteht, ob es schon das, was mir mangelt, kaum zu beschreiben weiß. Seit daher die Leiden mir ein Thor der Hoffnung öffnen, so will ich sie nicht von mir thun, so lange als ich lebe, sie machen mich geschieft zum Benuß eines höbern Lebens.

Wenn mein herz eine Wohnung, ein Tempel Gottes werben soll, so muß es zu groß sepn, um von irgend einem seiner Geschöpfe getröstet zu werden; es muß für ihn erhalten werben, als ein Plat ursprünglich heilig, obgleich gegenwärtig

unrein.

Ich will schließen mit der vortrefflichen Collette unserer Kirche: — "D Gott, Du, welcher zu allen Zeiten die Herzen Deines treuen Boltes gelehrt haft, indem Du ihm das Licht Deines heiligen Geistes sandtest, gewähre uns durch den gleichen Geist, ein richtiges Urtheil in allen Dingen zu haben, und uns immerdar in seinem heiligen Troft zu erfreuen, durch das Berdienst Jesu Christi, unsers heilandes, welcher lebet und regieret mit Dir in Einigkeit des gleichen Geistes ein Gott, Welt ohne Ende." Amen.

# Auserlesene Stellen aus Weslens Schriften.

#### Heber die Wichtigfeit der heil. Schrift.

3ch bin bas Weichöpf eines Tages, welches burche Leben geht, wie ein Pfeil durch die Luft fliegt. 3ch bin ein Beift, Der von Gott fommt und zu Gott zurudtehrt. Ich suche gerade über den großen Meerbufen hinüber ju tommen, und in turger Zeit werde ich nicht mehr gesehen! Ich falle in eine unveranderliche Emigfeit binein! 3ch verlange nur Eines ju miffen : Den 2Beg nach bem himmel, wie ich ficher an fei= nen gludlichen Ufern landen tann. - Gott felbit hat fich berabgelaffen, ben Beg borthin zu lehren, beshalb tam Er vom Simmel herunter. Er hat ibn in einem Buche niebergeschrieben. D gieb mir bas Buch! Gieb mir Gottes Buch - mas es auch toften moge! - Sier habe ich es, es enthält, mas ich au wiffen verlange. Lag mich fenn homo unius libri, ber Mann eines Buches. Sier bin ich bann, weit entfernt von ben geschäftigen Wegen ber Menschen. Ich sete mich allein bier nieder, nur Gott ift bei mir. In Geiner Gegenwart öffne ich, lese ich Gein Buch, nur um ben Weg nach bem Simmel zu finden. Ift irgend ein Zweifel binfichtlich der Meinung beffen, mas ich leje? Erscheint mir irgend eine Stelle runfel oder verworren ? Ich erhebe mein Berg gu Dir, Bater Des Lichts - herr, ift es nicht Dein Wort: "Go Jemand Beidheit mangelt, der bitte von Gott" ? Du "giebit Allen gerne und verschmähest feine Bitte." Du haft gefagt : "It Jemand willig, meinen Billen zu thun, fo foll er ihn wiffen." 3ch bin willig, lag mich Deinen Willen wiffen. Go forfche ich denn und vergleiche Parallelftellen ber beiligen Schrift und erläutere Beiftiges mit Beiftigem.

# Heber die göttliche Gingebung der heil. Schrift.

Es giebt vier erhabene und mächtige Beweisgrunte, welche und hauptfächlich veranlassen, zu glauben, tag bie Bibel von Gott fenn muß, nämlich: Wunder, Prophezeihungen, bie Vortrefflichfeit ber Lehre und ber moralische Charafter ber

Schreiber.

Auf tiese Art ift das Christenthum auf vier herrliche Saulen gestügt, nämlich: auf die Kraft, Weisheit, Bolltommenheit und Keiligkeit Gottes. Göttliche Kraft ist die Duelle aller Wunder; göttliche Weisheit aller Prophezeihungen; göttliche Bolltommenheit der Bortrefflichkeit der Lehren, und göttliche Heiligkeit des moralischen Charafters der Schreiber.

3d will einen furgen, flaren und ftarfen Beweis liefern

von der göttlichen Eingebung ber beil. Schrift.

Die Bibel muß entweder eine Erfindung guter Menschen voer Engel - schlechter Menschen ober Teu-

fel - ober von Gott fenn.

1) Sie fann nicht tie Erfindung guter Menschen ober Engel fenn, benn folche könnten und wurten gewiß kein Buch machen, wo fie immerfort Lügen hineinschreiben, intem fie fagen: "Go spricht ber herr" — wenn es toch ihre eigene Ersfindung ift.

2) Es fann nicht die Erfindung fole diter Menschen ober Teufel seyn; benn biese murben fein Buch machen, das alles Gute besiehlt, alle Sunden verbietet und die Bosen fur alle

Ewigfeit zur Golle verdammt.

3) Deshalb ziehe ich ben Schluß: Dag und bie Bibel burch göttliche Eingebung überliefert worden fenn muß.

### Die Richtschnur bes Chriften.

Die driftliche Regel von Recht und Unrecht ist bas Wort Gottes, tie Schriften bes alten und neuen Testaments, Alles was die Propheten und "tie heiligen Borväter" schrieben, wie sie vom heiligen Geist gelehrt wurden; die ganze Bibel, welche durch die Eingebung Gottes geschrieben wurde und nüte ist zur Lehre, d. h. zur Belehrung über den ganzen Willen Gotetes; zur Strafe, d. h. zur Bestrafung alles dessen, was Gotetes Willen entgegen ist; zur Besterung, zur Züchtigung in der Gerechtigteit, 2. Tim. 3, 16.

Dies ift eine Lampe für eines Chriften Fuß und ein Licht

für alle seine Schritte. Dies allein nimmt er als seine Richtschur von Recht und Unrecht, ober von dem, was wirklich gut oder was bose ist, an. Er achtet Nichts für gut, als was ibm hier anbeschlen ist, entweder geradezu oder durch deutliche Folgerung, und er hält Nichts für unrecht, als was hier verboten ist, entweder ausdrücklich oder durch unläugbare Folgerung. Was die Schrift nicht verbietet und nicht besiehlt, ist für ihn gleichgültig, er hält es an und für sich weder für gut, noch für bose, da sie allein die ganze und einzige äußere Richtschurr ist, nach welcher sich sein Gewissen in allen Dingen richten soll.

Und wenn es sich in der That darnach richtet, so hat er "den Bund eines guten Gewissens mit Gott." Ein gutes Gewissen ist, was sonst von dem Apostel "ein unverletztes Gewissen" genannt wird. Einmal drückt er sich so aus: "Ich habe mit allem guten Gewissen gewandelt vor Gott, bis auf diesen Tag," Apostg. 23, 1.; ein andermal gebraucht er solgenden Ausdruck: "In demselbigen aber übe ich mich, zu haben ein unverletztes Gewissen, allenthalben gegen Gott und

bie Menschen."

Es wird aber hinsichtlich beffen schlechterbings geforbert, erstens, ein rechtes Berftandnig von Gottes Wort, feines bei= ligen, wohlgefälligen und volltommnen Billens, wie er uns Darin geoffenbart wird. Denn es ift unmöglich, unfern Wanbel nach einer Richtichnur einzurichten, ohne fie zu versteben. Zweitens wird erforbert (und wie Wenige haben es erreicht!) eine rechte Gelbitertenntniß, eine Renntnig unfere Bergens und unjere Lebensmandels, unferer Befinnungen und unfere Thung und Treibens, ba es ja unmöglich ift, fie mit einer Regel zu vergleichen, wenn wir fie nicht fennen. Drittens ift erforderlich eine Uebereinstimmung unsere Bergens und Lebenswandels, unferer Wemutheverfaffung und Sprache, unferer Bedanten, Worte und Werte mit jener Regel, mit bem gefdriebenen Borte Gottes, tenn ohne tiefe Uebereinftimmung muß, wenn wir wirtlich ein Bewiffen haben, baffelbe fcblecht fenn. Biertens wird gefordert, eine innere Bahrnehmung der lebereinstimmung mit unferer Regel und diefes beftandige Wahrnehmen, Diefes innere Bewußtfenn felbft ift eigentlich ein gutes Gewiffen (ober in ber Sprache bes Apostels ein unverlettes Gewiffen gegen Gott und Den-

Die geschriebene Offenbarung ift bas beste Mittel fur vernunftige Ueberzeugung und jedem ber außerordentlichen Mittel weit vorzuziehen, welche, wie Biele meinen, weit wirkfamer fenn wurden. Weisheit ist es baher von uns, bieselbe zu benühen, so daß sie eine Lampe für unsern Juß und ein Licht für alle unsere Schritte senn möge. Laßt uns daher dafür sorgen, daß unser ganzes berz und Leben im Einklang damit stehe, daß es der beständige Leitsaden aller unserer Wesinnungen, Worte und handlungen sen. So werden wir in allen Dingen das Zeugniß eines guten Gewissens gegen Gott bewahren, und wenn unser Lauf vollendet ist, werden wir auch "durch Engel in Abrahams Schooß getragen werden."

### Ueber den Gebrauch der Bernunft in der Religion.

Die mahre Religion hat zu ihrem Grund die Offenbarung Gottes. Gie ift gegrundet auf bie Propheten und Apostel, wovon Jefus Chriftus ter Editein ift. Bon welchem berrlichen Rugen ift und nun bie Bernunft, um entweder felbit Diese lebendigen Offenbarungen ju verfteben, ober fie Undern ju erflaren. Und wie ift es möglich, ohne biefelbe bie barin enthaltenen wesentlichen Bahrheiten ju versteben? Bir haben einen ichonen Auszug bavon in bem fogenannten apo= ftolischen Glaubenebetenntnig. Ift es nicht Bernunft (unterftutt burch ben beil. Beift), bie une in Stant fest, bas gu verstehen, mas die beil. Schrift in Betreff Des Wesens und ber Eigenschaften Gottes, feiner Ewigfeit und Unermeglichkeit, feiner Beisheit, Macht und Beiligfeit ausspricht? Durch Die Bernunft macht une Gott fähig, einigermaßen fein Sandeln mit ben Menschen, Die Natur ber verschiedenen Dispensationen, bes alten und neuen Bundes, bes Wefetes und Evangeliums zu versteben. Daburch versteben wir (indem fein Beift die Augen unsers Berftandniffes öffnet und erleuchtet). mas die Reue ift, welche und nicht gereuet; mas ber Glauben ift, burch welchen wir selig werden; was die Natur und Bebingung ber Rechtfertigung ift, und mas bie unmittelbaren und nachfolgenden Früchte Davon find. Durch die Bernunft erfahren wir, mas jene Wiedergeburt ift, ohne welche mir nicht ins himmelreich tommen fonnen, und worin jene Beiligfeit besteht, ohne welche Niemand ben herrn schauen tann. Durch ben richtigen Gebrauch ber Vernunft können wir lernen, was Die Wefinnungen find, Die zu einem beiligen Bergen gehören, und was es ift, im Meußern, in all unferem Thun und Treiben, beilig zu mandeln, in andern Worten : mas es ift, gefinnet

gu fenn, gleichwie Chriftus gefinnet war; was es heißt, gu wandeln, wie Chriftus gewandelt hat.

### Das beschränfte Biffen bes Menschen.

Bisbegierde ift ein allgemeiner Gruntsat, ter in die innerste Natur des Menschen gepflanzt ist. Sie ist nicht abwechselnd, sondern bleibt sich gleich in jeder vernünstigen Kreatur, ausgenommen, wenn sie durch eine stärkere Begierde für eine kurze Zeit außer Thätigkeit geset wird. Sie ist auch unersättlich: "das Auge ist nicht zufrieden mit Seben, noch das Ohr mit Hören," und der Weist kann sich nicht begnügen mit dem höchsten Grade der Bissenschaft, welcher ihm mitgetheilt werden kann. Dieses Berlangen nach Erfenntniß ist in jede menschliche Seele sur vortrefsliche Endzwecke gepflanzt. Es soll uns abhalten, unsere Rube in etwas Zeitlichem oder 3rzischem zu suchen; es soll unsere Gedanten zu immer hö-sen, bis wir hinaustommen zu der Quelle aller Erfenntniß und aller Bortrefslickeit, dem allweisen, allgütigen Schöpfer.

Dbwohl unsere Wißbegierde teine Grenzen hat, so ist boch unser Wissen selbst beschränkt. Es ist wirklich in sehr engen Schranken, viel enger, als sich die große Menge vorstellt, oder Männer von Gelehrsamkeit einzugestehen willig sind; eine starke Andeutung (da der allweise Schöpfer Nichts umsonst thut), daß es noch einen zufünstigen Zustand unsers Dasenns geben muß, wo dieser hier ungesättigte Durft nach Wissenschaft befriedigt, und wo nicht länger mehr eine so ungeheure Klust zwischen der Begierde und ihrem Gegenstand sehn wird.

Das gegenwärtige Bissen des Menschen ist seinen jetzigen Bedürsnissen genau angemessen. Es ist hinreichend, uns zu warnen und zu bewahren vor den meisten Uebeln, denen wir hienieden ausgesetzt sind, und uns Daszenige zu verschaffen, was uns in diesem unmündigen Zustand unsers Daseyns nöthig ist. Wir wissen genug von der Natur und sinnlichen Beschaffenheit der Dinge um uns her, so weit als sie dienlich sind zur Gesundheit und Stärfung unseres Leibes; wir wissen, uns unsere Speisen anzuschaffen und zuzubereiten; wir wissen, welche Kleidung sich schieft zu unserer Bedeckung. Wir versstehen, unsere häuser zu bauen und sie mit allem Nothwendigen und Bequemen zu versehen; wir wissen gerade so viel, als dazu dient, daß wir angenehm in dieser Welt leben können,

- aber von ungablbaren Dingen über, unter und um uns ber, wiffen wir wenig mehr, ale bag fie ba find. Und in biefer unferer tiefen Unwiffenheit ift Die Gute fowohl, ale bie Beisheit Gottes zu erfennen, indem fie unfer Biffen von jeber Geite beichränft, um ben Menichen vor bem Ctole gu be-

mabren."

Darum ift es, bag auch bie weisesten ber Menschen "blos Studweise erkennen." Ja wie erstannlich wenig wiffen fie von dem Schöpfer und feinen Berfen! Dies ift ein fehr beachtungewerther, aber unbeliebter Wegenstand, benn "ber unnute Menfch mochte fich blaben." Lagt une barüber eine Beitlang nachdenfen; und möchte ber Gott ber Beisheit und Liebe unsere Augen öffnen, um unsere eigene Unwiffenhelt ju erfennen.

### Die Unwiffenheit bes Menfchen hinfichtlich feines Buftandes nach dem Tode.

3d bin ein unfterblicher Beift, auf eine munberbare Art mit ein wenig Erde verbunden, aber nur fur eine turge Beit. Bald muß ich biefe Leimenhutte verlaffen und in einen andern Buftand übergeben, "von welchem Die Lebenden nichts miffen, und die Todten nichts ergablen konnen oder wollen." In mas für einen Buftand merbe ich alebann eintreten, wenn mein Beift fich von tiefem Rorper trennt? Wie werde ich mich bann fühlen und mein eigenes Genn erfennen? Wie werde ich bann die Dinge um mich ber ertennen, finnliche fowohl, als überfinnliche Gegenstände? Wenn ich feine Augen haben werde, um die Strahlen bes Lichts aufzunchmen, wie wird ber nadte Beift feben? Wenn Die Bertzeuge bes Webord in Staub vermest find, auf welche Beife merte ich boren? Benn ich feinen Webrauch mehr vom Behirn machen fann, mas für Mittel werde ich dann haben jum Den fen? Wenn mein ganger Rorper in fühllose Erde verwandelt ift, mas für ein Erkenntnifiverm ogen werde ich dann besiten?

Wie feltsam, wie unbegreiflich find Die Mittel, wodurch ich aletann auch nur Dinge ber Rörperwelt ertennen werde! Werben fie mir bann erscheinen wie gegenwärtig? von ber nämlichen Große, Gestalt und Farbe ? Der werden fie in einer oder in jeder hinficht verandert fenn? Wie merden Conne, Mond und Sterne erscheinen? Wie die Erde? Bie die Region ber Firsterne? Wie Die Felder bes Aethers, welche wir

uns Millionen Meilen über bie Firsterne binaus vorftellen muffen ? - Bon allem Diesem wiffen wir noch nichts, und mahr-

lich, wir brauchen nichts bavon zu miffen.

Bas tonnen wir benn miffen von den ungablbaren Begenftanden, melde eigentlich gur unfichtbaren Welt geboren. "welche fein fterbliches Muge gefeben, fein Dhr geboret hat und in feines Menschen Berg gefommen find"? 2Bas für eine Gcene wird fich bann eröffnen, wenn die Regionen des Sades aufgededt vor und liegen ? Unfere angl. Ueberfeter icheinen febr verlegen gemejen ju fenn, bas Wort Sabes ichidlich ju überfegen. Es murbe por 200 Jahren giemlich gut überfett burch Das Wort Solle, welches damals beinahe die nämliche Be-Deutung hatte, wie bas Wort habes, nämlich bie "unfichtbare Welt." Demnach verftanben fie unter bem Sinabsteigen Chrifti gur Bolle, ben Aufenthalt feines Rorpers im Grabe und feiner Geele im Sabes (welches ber Aufenthaltsort fur bie vom Leibe getrennten Beifter ift), vom Tode bis gur Auferstehung. Diefem Aufenthaltsorte durfen wir ohne Zweifel annehmen. find die Weifter ber Gerechten unaussprechlich gludlich. find, wie St. Paulus fich austrudt, "bei bem herrn," befeligt Durch einen vertraulichen Umgang mit 3hm, Der "weit beffer ift," ale ber größte Apostel erfahren bat, fo lange Er in biefer Welt mar. Auf ber andern Seite lernen wir auch aus unfere herrn eigener Beschreibung von dem reichen Manne und bem armen Lagarus, daß ber reiche Mann in bem Augenblid, als er die Erde verließ, in einen Buftand der Qual eintrat. Und "es ift eine große Rluft befestigt" im Sabes zwischen bem Ort ber beiligen und bem ber unheiligen Beifter, welche unmöglich von den einen ober den andern überstiegen werden fann.

Darum fann ich nicht umbin, ju glauben, daß alle Diejenigen, welche mit bem reichen Manne in bem unseligen Theil bes hares find - auch dort verbleiben merden - heulend, läfternd und flucend, bis fie geworfen werden "in bas ewige Teuer, welches bereitet ift bem Teufel und feinen Engeln." Und auf der andern Geite durfen wir zuversichtlich glauben, bag alle Diejenigen, welche nun im Paradiese, in Abrahams Schoof find, alle die beiligen Geelen, welche ihre Leibesburde niedergelegt haben, von Unfang ber Belt bis hieher, beftanbig für ben himmel reifen, und immer beiliger und feliger werden, bis fie aufgenommen werden "in das Reich, Das fur fle bereitet ift von Anbeginn ber Belt."

Aber wer fann uns berichten, in was fur einem Theil bes Weltalls ber Sabes liegt, Diefer Bohnort von beiben - ber feligen und unseligen Beifter, bis fie wieder mit ihren Korpern vereinigt find? Es hat Gott nicht gefallen, uns Etwas barüber in ber beil. Schrift ju offenbaren, und folglich ift es une nicht möglich, eine Entscheidung oder auch nur eine Bermuthung darüber zu machen. Auch find wir nicht unterrichtet, wie Einer oder ber Undere beschäftigt ift mabrend feines Aufenthalts baselbit. Doch - burfen wir nicht mit einiger Wahrscheinlichkeit vermuthen, daß der Weltregierer es manchmal ben bojen Geelen julagt, "im Finftern umber gu fchleichen," und vielleicht in Bereinigung mit den bofen Engeln Rache an bofen Menschen auszuüben? Der find fie alle gebunden mit Retten ber Finfterniß jum Gericht bes großen Iages? Bu gleicher Beit mogen wir es nicht fur mahricheinlich halten, daß die Beifter ber Gerechten, obwohl im Paradies wohnend, boch von Zeit zu Zeit, in Bereinigung mit ten beiligen Engeln, ben Erben ber Geligfeit Dienen? Es ift ein erfreulicher Bedante, daß manche Diefer menschlichen Beifter, Die und in Bereinigung mit Engeln, ober an ihrer Stelle be-Dienen, von der Babl berer find, welche und lieb und theuer waren, als fie noch förperlich bei uns wohnten.

Doch dem sen, wie ihm wolle, so viel ist gewiß, menschliche Geister wachsen sehr ichnell in Erkenntniß, in heiligkeit und Glückseit, während sie Umgang pflegen dursen mit all den weisen und heiligen Seelen, welche in allen Zeitaltern und in jeder Nation lebten; mit Engeln und Erzengeln, gegen welche die Menschen nur unmündige Kinder sind und vor allem mit dem ewigen Sohne Gottes, "in welchem alle Schäpe der Weisheit und Erkenntniß verborgen liegen." Und laßt uns noch besonders bemerken, daß sie Alles, was sie lernen, auch für immer behalten werden, denn sie vergessen nichts mehr. Etwas zu vergessen, ist nur den Geistern eigen, die noch mit

Fleisch und Blut befleidet find.

Aber wie wird dieses materielle Weltall einem entförperten Geift erscheinen? Wer fann wissen, ob nicht alsbann alle Gegenstände um uns her in einem veränderten Zustand erscheinen? Und da wir so Weniges von ihnen wissen, was tönnen wir begreifen von Gegenständen ganz verschiedener übersinnlicher Natur, — von himmlischen Dingen? Es scheint, als ob es unmöglich für uns wäre, zu erkennen, bis wir mit Sinnen von ganz verschiedener Natur, die sich in unserer

Seele bis jett noch nicht entwidelt haben, ausgeruftet find. Diefe mogen und fabig machen, Die innerfte Substang von bem. beffen bloge Dberfläche wir erfennen, ju ergrunden, und ungablige Dinge, von beren Dajenn wir nicht ben geringften Begriff baben, ju bemerten. Bas für erstaunliche Scenen werden fich alsbann unfern neu erwachten Sinnen öffnen! Bielleicht Telber von Aether, nicht nur gehnmal, fondern gehn= taufendmal fo lange, ale unfer gegenwärtiger Befichtefreis reicht - erfüllt mit einer unendlichen Dannigfaltigfeit von Befeeltem und Unbefeeltem! Bie viele Gattungen von Befen, noch nicht entdedt durch die Werkzeuge Des Fleisches und Blutes! Bielleicht Ihrone, Berrichaften, Fürstenthumer und Dlächte - fowohl von Denen, welche ihre erfte und urfprunaliche Behaufung behalten haben, als von Denen, welche in ber Emporung gegen Gott, ihren Schöpfer, aus bem himmel geworfen wurden. Und werden wir benn nicht, soweit der Engelegefichtefreis geht, tie Brangen ber Schöpfung erschauen? Ja werben wir nicht fabig fenn, und fchnell wie ein Wedante burch bie weiten Reiche bes unerschaffenen Lichts zu bewegen ? Mehr als alles ties, wir werden, sobald wir in die Ewigfeit treten, une von 3hm umichlungen fühlen, ber allgegenwartig ift, ber himmel und Erbe erfüllet. Es ift nur ber Schleier von Fleisch und Blut, welcher und jett verhindert, mahrgunehmen, daß ber große Schöpfer ben gangen ungeheuern Raum nothwendig erfüllen muß. Er ift jeden Augenblid über une, unter und und um und. Freilich in diefer finftern Bohnung, in tiefem gande ber Schatten, in biefer ganbichaft ber Gunte und des Todes verbirgt Ihn tie dide Bolte, welche bagwischen ftebt, por unfern Mugen. Aber ber Schleier wird verschwinben und Er wird erscheinen in unbewölfter Majestät, als Gott über Alles, gelobet in Emigfeit.

### Bon der Dreieinigkeit Gottes.

"Es sind Drei, die da Zeugniß geben im himmel, und diese Drei sind Eins." Ich glaube diese Thatsache (wenn ich dieses Wort gebrauchen kann), daß Gott Drei und Eins ist. Aber die Art, wie dies ist, kann ich nicht begreisen, und darüber glaube ich nichts. Darin nun, in dem Wie liegt das Geheimniß und so mag es; ich habe nichts damit zu thun; es ist kein Gegenstand meines Glaubens; ich glaube nur so viel, als Gott geoffenbaret hat, und nicht mehr. Aber dies

Wie hat Er nicht geoffenbart, beswegen glaube ich auch nichts barüber. Aber würde es nicht abgeschmackt von mir seyn, ein Fastum zu läugnen, weil ich die Art und Weise nicht versstehe? Das heißt, zu verwersen, was Gott geoffen bart hat, weil ich nicht verstehe, was Er nicht geoffensbart hat.

Dies ift ein Puntt, ber mohl bedacht merden follte. Es giebt Manches, "bas fein Muge gesehen, fein Dhr gebort hat, und in teines Menschen Berg gefommen ift." Ginen Theil Davon "bat uns Gott burch feinen Beift geoffenbart," bas beißt, entschleiert, aufgededt; Diefen Theil verlangt Er von uns, ju glauben. Einen andern Theil bat Er uns nicht entschleiert, das brauchen wir nicht zu glauben, und können es auch in der That nicht, es ift weit über und außer unferm Befichtefreis. Nun mo ift die Beisheit Deffen, der verwirft, was geoffenbart ift, weil er bas nicht verftebt, mas nicht geoffenbart ift? Der bas Faltum läugnet, welches Gott entschleiert hat, weil er die Urt und Beise nicht verstehen fann, Die noch verschleiert ift? Besonders wenn wir bedenten, daß bas, mas Gott über tiefen Puntt geoffenbart bat, feinesmegs eine unbedeutende Cache, fondern eine Wahrheit von der hochsten Bichtigfeit ift. Gie greift in bas Berg bes Chriftenthums ein, fie ift Die Burgel aller lebendigen Religion. "Bie tonnen Die Menschen den Gobn wie ben Bater ehren," es fen benn, bag biefe brei Gins find? "Ich weiß nicht, mas ich mit meinen eigensinnigen Unhängern anfangen foll," jagt Socinus in einem Brief an einen Freund, "fie wollen Jesum Christum nicht anbeten. Ich fage ihnen, daß geschrieben fieht: Alle Engel follen 3hn anbeten. Gie antworten: Wie bem auch fenn moge, wenn Er nicht Gott ift, fo durfen wir Ihn nicht anbeten. Denn es stehet geschrieben: Du follit Gott beinen herrn anbeten und Ihm allein bienen."

Aber was ich hier besonders glaube, ist dies: die Erkenntniß des Dreieinigen Gottes ist mit dem ganzen christlichen
Glauben, mit aller lebendigen Religion verwoben. Ich sage
nicht, daß jeder wahre Christ mit dem Marquis de Renty sagen kann: "Ich trage immer in mir eine auf Ersahrung gegründete Berwirklichung, und eine Fülle der Gegenwart der
heil. Dreinigkeit." Ich glaube, daß dies nicht die Ersahrung
der Kinder, sondern die der Bäter in Christo ist.

Aber ich begreife nicht, wie einer ein Befenner Des Chriftenthums fenn fann, bis er (wie St. Johannes fagt) "tas Beugniß in sich selber hat, bis ber Beist Gottes seinem Geiste bezeugt, baß er ein Rind Gottes ist;" bas heißt, bis Gott, ber heilige Geist bezeugt, baß Gott ber Bater ihn burch bas Berbienst Gottes bes Sohnes angenommen hat, und wenn er bas Bengniß hat, so ehrt er ben Sohn und ben heil. Geist "ebenso wie ben Bater." Nicht als ob jeder Gläubige ber christlichen Religion tieses wahrnähme, vielleicht zuerst nicht einer von zwanzig, aber wenn bu nur einige Fragen an einen bersselben stellst, so wirst du leicht sinden, daß es in seinem Glauben liegt.

Deswegen sehe ich auch nicht ein, wie es für Jemanden möglich ift, lebendige Religion zu haben, der längnet, daß diese Drei Eins sind. Und meine einzige Hoffnung für sie, nicht, daß sie in ihrem Unglauben selig werden, (ausgenommen auf den Grund ehrlicher Heiden, welche unvermeidsliche Unwissenheit vorschüßen,) sondern "daß Gott, ehe sie von hinnen gehen, sie zur Erkenntniß der Wahrheit bringen

mag."

#### Bon ber Buße.

"Thue Buge," bas beißt, ertenne bich felbft. Dies ift ber Unfang der Buge und geht vor dem Glauben ber, nämlich Schuldbemugtjenn ober Gelbsterfenntnig. Daber mache auf. ber bu fcblafeft! Ertenne bich felbit als einen Gunder, und was für ein Gunder du bift. Leene bie Berderbnig beines Innerften tennen, wodurch du dich fo weit entfernt haft von beiner ursprünglichen Gerechtigfeit, wodurch "das Fleisch allewege gelüstet wider den Beift," zufolge der angebornen "fleifchlichen Wefinnung, welche eine Feindschaft wider Gott ift, fintemal fie bem Befete Gottes nicht unterthan ift," es auch nicht vermag. Biffe, bag bu verborben bift in jedem Bermogen, in jeder Fabigfeit beiner Geele, bag bu ganglich verdorben bift in allen Studen, weil Die gange Grundlage verfehrt ift. Die Alugen Deines Berftandniffes find fo febr verduntelt, bag fic Gott und gottliche Dinge nicht beurtheilen fonnen. Die Wolfen ber Unwiffenheit und bes Irrthums ruben über bir und bededen bich mit bem Schatten bes Todes. Du erfenneit Richte, wie bu es erfennen follteft, weder Gott, noch die Welt, noch dich felbit. Dein Wille ift nicht mehr der Wille Bottes. fondern er ift gang verfehrt und verdreht; abgeneigt von allem Guten, von Allem, mas Gott liebt, und geneigt ju allem Bofen, ju allen Greueln, welche Gott haffet. Deine Reigungen sind entfremtet von Gott und zerstreut über die ganze Erte. Alle beine Leidenschaften, sowohl beine Zuneigungen als Abneigungen, deine Freuden und Sorgen, deine Hoffnungen und Jurcht, sind außer Ordnung, sind entweder unrecht dem Grade nach, oder auf unrechte Gegenstände gerichtet, so daß nichts Gesundes in deiner Seele ist, sondern "von der Fußischle an bis aus haupt (um den starken Ausdruck des Propheten zu gebrauchen) sind nur Wunden, Striemen und Eiterbeusen."

Solches ift die angeborne Berdorbenbeit beines Bergens. beines innerften Wefens. Und mas für Zweige merben wohl aus fold einer bofen Burgel machfen? Es entspringt baraus der Unglaube, welcher immer abweicht von dem lebenbigen Gott, sprechend: "Wer ift ber Berr, bag ich 36m bienen follte? Pah! Du, o Gott, achteft nicht barauf." Ferner, eine Unabhansigfeit, Die fich einbildet, fie jen gleich bem Allerhöchsten; baber tommt bann ber Ctol; und Sochmuth in all' seinen verschiedenen Arten, welcher bich sprechen lehrt: 3ch bin reich und habe viele Guter, und bedarf nichts weiter. Mus Diefer bofen Quelle fliegen auch Die Strome Der Gitelfeit. Ruhmsucht, Ebrgeiz, habsucht, Fleischesluft, Augenluft und hoffartigen Lebens. Aus ihr entstehen Born, Sag, Groll, Rachsucht, Reid, Gifersucht, bofer Argwohn. Aus ihr entspringen alle bie thörichten und schadlichen Lufte, "die bich burchbohren mit vielen Schmergen," und wenn nicht zeitlich verhutet, werden fie endlich beine Geele ins ewige Berberben fturgen.

Und was für Früchte können an solchen Zweigen wachsen? Nur solche, die beständig bitter und böse sind. Som Stolz kommt Streit, Prahlerei, Ruhmredigkeit, und das Suchen und Aunehmen von Menschnehre, wodurch Gott die Ehre, welche Er Niemand anders geben kann, geraubt wird. Bon der Fleischeslust kommt Schwelgerei und Trunkenheit, Ueppigkeit und Wollust, Hurerei, Unreinigkeit und verschiedene Besleckungen des Körpers, welcher bestimmt war zu einem Tempel des heil. Geistes; vom Unglauben kommt sedes böse Wort und Werk. Die Zeit würde aber zu kurz seyn, um auszuzählen alle die unnüben Worte, die du gesprechen und womit du den Allerhöchsten beleidigt und den Heiligen in Israel betrübt hast; alle die bösen Werke, die du gethan, entweder gänzlich böse an sich selbst, oder doch wenigstens nicht gethan zur Ehre Gottes, denn deiner wirklichen Sünden sind mehr, als du sä-

hig bift auszusprechen, mehr als die haare auf beinem haupte. Wer fann gablen ben Sand am Meer, die Tropfen im Regen

pber beine Miffethaten ?

Weißest bu nun nicht, bag "ber Tob ber Gunben Gold ift"? "Welche Geele fündiget, tie foll fterben," fpricht ber Berr. Gie foll fterben ben zweiten Tod. Gie foll gestraft werden mit nie endendem Storben, "Dein leiden, das ewige Berderben von dem Angesicht bes herrn und von feiner herr= lichen Macht." Weißt bu nicht, bag ein jeder Gunder nicht nur in Befahr des höllischen Feuers ift - und Diefer Ausbrud ift viel ju ichwach, - fondern vielmehr ichon ju bem böllischen Teuer verurtheilt ift. Du bist schuldig bes ewigen Todes, es ift ber gerechte Lohn für beine innere und außere Gottlofigfeit. Es mare gerecht, bag bas Urtbeil nun ftattfande. Ciebit bu Diefes und fühlft bu es? Bift bu ganglich überzeugt, bag bu ben Born Gottes und Die ewige Berdammnig verdient haft? Burbe Gott bir Unrecht thun, wenn Er ber Erde gebote, bich ju verschlingen? wenn bu nun ploglich hinunterfahren mußteft in ben Abgrund, in das Feuer, bas nie verlosojet? Wenn Gott dir mahre Bufe gegeben hat, jo bift du tief überzeugt, daß Diese Dinge fo find, und bag es blos feine Barmbergigfeit ift, die bich gefpart, daß bu noch nicht vergebrt und von der Erde vertilgt bift.

Und was willft du thun, um ben Born Gottes zu befanftigen, Benugthunng ju geben für alle beine Gunden, und ber Strafe zu entgeben, die bu fo rechtmäßig verdient haft? Ach, bu tannft nichts thun! Richts, bas auch nur einigerma= fen Gott einen Ersat geben konnte für irgend ein bofes Werk oder Wort oder Wedanten. Wenn bu auch von diefer Stunde an Gott einen volltommenen, ununterbrochenen Behorfam leiften fonnteit, fo murbe bies boch teine Benugthunng fenn für das Bergangene. Das Richtvermehren beiner Schuld wurde fie nicht tilgen, fie murte fo groß verbleiben als jemals. Ja ter jegige und gufunftige Geborfam von allen Menfchen auf Erden und allen Engeln im Simmel, wurde niemals bie Gerechtigfeit Gottes befriedigen für eine einzige Gunde. Bie eitel ift alfo ber Wedanke, Genugthuung zu geben fur beine Gunden durch beine eigenen Berte! Es toftet weit mehr eine einzige Scele ju erlofen, ale die gange Menschheit fabig ift, ju bezahlen, fo bag, wenn fur einen fculbigen Gunber feine andere Gulfe mare, er ohne Zweifel gu Grunte geben mußte. Bir wollen aber annehmen, daß ganglicher Wehorsam in ber Bufunft fur vergangene Gunten Benugthuung geben konnte, auch bies wurde bich nichts nuben, weil bu nicht fabig bift, ibn gu leiften. Rein, nicht einen einzigen Puntt. Fange jest an und mache tie Probe. Schuttle einmal jene ausbredende Gunde ab, die bir immer antlebt. Du fannft es nicht! Wie willft bu bann bein Leben von allem Bojen ju allem Guten fehren? Es ift wirtlich unmöglich, wenn nicht bein Berg guerft verandert mird; benn fo lange ber Baum faul ift, fann er feine gute Frucht bringen. Aber bift du fabig, bein eigenes herz von aller Gunde zur völligen Beiligkeit umzukehren ? Rannft bu beine Geele beleben, Die tobt in Gunden, toot gu Gott ift und nur fur bie Welt lebt? fo wenig, ale bu im Stande bift, einen todten Rorper ju befeelen, ober einen im Grabe Gelegenen aufzuweden. Ja bu bift fo wenig fabig, beine eigene Geele zu beleben, ale bu fabig bift, irgend einen Grad von Leben einem totten Korper ju geben. Du fannft in Diefer Sache gang und gar nichts thun; bu bift ganglich ohne Stärte. Mun, tie tiefe Empfindung bavon, wie hulflos, wie schuldig und wie fundhaft du bift, ift tiejenige "Reue, bie Niemand gereuet," und fie ift ber Borlaufer tes Reiches Gottes. Wenn ju Diefer lebendigen Ueberzeugung von beiner innern und außern Gundhaftigfeit, von beiner ganglichen Schuldbarteit und Gulflofigfeit, noch entsprechente Wefühle bingutommen, - Bergeleid barüber, baf bu beine eigene Onabengeit verachtet, Gelbstanklage, ein Schamgefühl, bas bich beine Alugen nicht gen himmel beben läßt, Furcht vor bem über bir rubenden Born Gottes, vor feinem über beinem Saupte bangenten Bluch, vor feinem Feuereifer, welcher bereit ift, Diejenigen gu vergehren, jo Gottes vergeffen und unferm herrn Jefu Chrifto uicht gehorchen; ein ernstliches Berlangen, Diefer Ungnade zu entflieben, vom Bofen abzulaffen und Gutes zu thun, - bann fage ich zu bir im Namen bee herrn: Du bist nicht weit vom Reiche Gottes. Ein Schritt mehr und du wirft hineintommen. Du thuft Buge - nun glaube an bas Evangelium.

Es ift gewiß, bag fein menschlicher Beift, fo lange er in bem Rorper verbleibt, einen andern überreben fann, Bufe ju thun, b. h. eine gangliche Beranderung, eine Umtehr von ganglider Gottlofigkeit zu ganglicher Beiligkeit in feinem Leben und Bergen bewirfen tann. Ebenfo wenig fann bies ein vom Rorper entfesselter Beift thun, feine geringere Macht, ale Diejenige, welche bie Geele erschaffen bat, tann fie umschaffen.

Rein Engel, viel weniger ein menschlicher Beift, ob im Rorper oder außer bemfelben, fann eine Geele "von ber Finfterniß jum Licht, von ber Bewalt tes Gatans ju Gott" bringen. Gin Menich mag wohl einen andern burch Schreden zum Tobe, wber jur Unnahme einer fpetulativen Wahrheit - nie aber in ein geiftliches Beben bringen. Gott allein fann Diejenigen ermeden, "welche tobt find in llebertretung und Gunde."

# Die verschiedenen Stufen des Glaubens.

Die niedrigfte Stufe von Glauben, infofern ce Glauben genannt werden fann, ift ber eines Materialiften, welcher glaubt, bag Alles, mas in der Welt exiftirt, blos aus folchem Stoffe bestehe, aus welchem Die Korper bestehen, b. h. aus Materie. 3d jage: insofern es Glauben genannt werden fann - benn im eigentlichen Ginne bes Worte ift es gar fein Glaube. Es ift fein Zeugniß oder Ueberzeugung von Gott; "denn fie glauben nicht an Gott;" ebenfo wenig ift es eine Ueberzeugung von "unfichtbaren Dingen," benn fie läugnen bas Dajenn berielben. Der - fo fie bes Anftanbes megen gugeben, bag ein Gott ift, fo halten fie ihn auch für etwas Materielles, benn einer ihrer Grundfage ift:

"Jupiter est, quodeunque vides." (Was fichtbar ift, ift Gott.)

Bas fichtbar ift! Ein fichtbarer, fühlbarer Gott! - Bortreff.

liche Göttlichfeit! Auserlesener Unfinn!

Die zweite Stufe von Glauben, wenn bu bem Materialiften einen Unspruch auf Glauben gulaffeft, ift ber Glaube eines Deiften. 3ch verftebe barunter Jemand, ber einen von ber Materie verschiedenen Gott glaubt, aber die Bibel verwirft. Es giebt zwei Rlaffen von Deiften. Die Ginen find bloge Thiere in Menschengestalt, ganglich unter ber Bewalt ber niebrigften Leibenschaften und Reigungen, welche fie gewaltsam hinabziehen, fich mit dem Roth zu vermischen; die Undern find in mancher Sinficht vernunftig bentend, aber unglüdlicherweise mit Borurtheilen gegen Das Chriftenthum erfullt. Die meiften von diefen glauben an bas Dafeyn und die Eigenschaften Gottes; fie glauben, daß Gott Die Welt erschaffen hat und fie noch regiert, und daß die Geele nicht mit bem Rorper ftirbt, fondern daß fie in einem Buftand von ewiger Gludfeligfeit ober ewiger Qual verbleiben wird.

Die nachfte Stufe von Glauben ift ber Glaube ber Beiben II.

und Mohamedaner. Ich kann nicht umbin, ihren Glauben dem der Deisten vorzuziehen, weil die erstern wegen der Eingeschränktheit ihres Glaubens mehr des Mitleits, als des Tabels werth sind. Denn die Ursache, warum sie nicht die ganze Wahrheit glauben, liegt nicht darin, daß sie nicht aufrichtig sind, sondern blos an dem Mangel des Lichts. Als einst Jemand Chicalt, einen alten Indianer häuptling, fragte: Warum wisset ihr rothe Menschen nicht so viel als die Weißen? so antwortete er: "Deswegen, weil ihr das große Wort habt,

und wir haben es nicht."

Es läßt sich nicht bezweifeln, daß diese Entschuldigung auf Millionen der neuern Heiden anwendbar ist. Bon Denen, welchen wenig gegeben ist, wird auch wenig gefordert werden. So auch die ältern heiden; Millionen von ihnen waren Wilde, taher läßt sich von ihnen nicht mehr erwarten, als daß sie nach dem ihnen verliehenen Lichte lebten. Doch dürsen wir von Bielen derselben, besonders in den civilistrten Nationen, hoffen, daß — obwohl sie unter heiden lebten — sie einen ganz andern Geist besaßen, indem Gott sie durch eine innere Stimme alle hauptpuntte der wahren Religion lehrte. Bon der Art war auch jener arabische Mohamedaner, der vor einem Jahrhundert das Leben hai Ebn Jotdan schrieb. Die Geschichte scheint erdichtet, aber sie enthält alle Grundsähe des reinen und unbesteckten Gottesdienstes.

Im Allgemeinen können wir den Glauben des Juden über den eines Mohamedaners oder heiden stellen. Unter jüdischem Glauben verstehe ich den Glauben Derjenigen, welche zwischen der Gesetzgebung vom Sinai und der Geburt Christi lebten. Diese, d. h. Diesenigen unter ihnen, welche es erust und aufrichtig meinten, glaubten alles, was im alten Testament geschrieben sieht. Besonders glaubten sie, daß wenn die Zeit erfüllet sey, der Messsias erscheinen werde, auf daß "die Sünde zugesiegelt, die Missethat versühnet und die ewige Ge-

rechtigfeit gebracht würde."

Richt so leicht ift es, ein Urtheil über den Glauben unserer neuern Juden zu fällen. Es ist klar, "der Schleier bedecket noch ihre Herzen," wenn Moses und die Propheten gelesen werden. Der Gott dieser Welt verhärtet noch ihre Herzen und verblendet ihre Augen, "daß sie nicht sehen das helle Licht des Evangeliums," so daß wir von diesem Velk noch sagen müssen, wie der heilige Geist zu ihren Vorvätern gesagt hat: "Das herz dieses Bolks ist verstockt und sie hören schwerlich

mit den Obren und schlummern mit ihren Augen, auf daß ste nicht dermaleinst sehen mit den Augen und hören mit den Ohren, und verständig werden im Herzen, und sich bekehren, taß ich ihnen hülse," Aposty. 28, 27. Doch wir wollen kein Urtheil über sie sällen, sondern sie ihrem eigenen Herrn überlassen. Ich brauche mich nicht bei dem Mauben Johannes des Täusers aufzuhalten, weil ties etwas blos Vorbereitendes und Vorübergehendes war. Uebergehen wir ihn und betrachten den En Glauben der Rönisch Katholischen, welcher im Allgemeinen über dem der alten Juden zu steben scheint. Obwohl die meisten von ihnen mehr glauben, als Gott geoffenbart hat, freuen wir uns doch, daß keiner von den neuen Artikeln, welche sie in dem Concilium zu Trient "dem Glauben der Heiligen" beifügten, die wesentlichen Stücke dieses Glaubens aussehob.

Der Glauben ber Protestanten im Allgemeinen schließt nur solche Wahrheiten in sich, welche nothwendig sind zur Seligfeit, und welche deutlich geoffenbaret sind in dem Worte Gottes. Alles, was in dem alten und neuen Testament geschrieben siedet, ist der Gegenstand ihres Glaubens. Sie glauben nicht mehr und nicht weuiger, als was offenbar darin enthalsten ist, und was mit der beil. Schrift bewiesen werden kann. Das Wort Gottes "ist ihres Tußes Leuchte und ein Licht aus ihren Wegen." Sie dürsen unter keinem Borwande davon weichen, weder zur Rechten noch zur Linken. Das geschriebene Wort ist die gänzliche und alleinige Regel ihres Glaubens und ihres Wantels. Sie glauben Alles, was Gott erstlärt hat, und bekennen Alles zu thun, was Er geboten hat. Dieß ist der eigentliche Glaube der Protestanten, bei diesem wollen sie verbleiben, und bei keinem andern.

Bisber haben wir den Glauben blos als ein Zeugniß und eine Ueberzeugung von gewissen Wahrheiten betrachtet, und dies ist der Sinn, in welchem es heutigen Tages in allen christichen Landen genommen wird. Man bedente aber wohl (den n eine Ewig keit hängt davon ab), daß weder der Glaube eines Römisch-Katholischen, noch der eines Protestanten, so er nicht mehr in sich begreift, als die Annahme gewisser Wahrheiten, mehr vor Gott gelten wird, als der Glaube eines Mohamedaners oder eines Heiden, — ja eines Deisten oder Materialisten. Denn kann der blose historische Glauben einen Menschen selig machen? Kann er ihn von der Sünde oder Hölle erretten? Nein — ebenso wenig,

als er Judas Ischarioth erretten konnte; ebenso wenig, als er den Teufel mit seinen Engeln erlösen kann, welche doch alle überzeugt find, daß ein jeder Theil ber heiligen Schrift

wahr ift.

Bas ist denn eigentlich der Glaube, welcher uns felig macht, — welcher ewige Glückseitsteit allen Denen bringt, die darin verharren bis an's Ende? Es ist eine göttliche Ueberzengung von Gott und den Tingen Gottes, welche schon in ihrem geringsten Grade einen Jeden, der sie besitht, besähigt, "Gott zu fürchten und das Werk der Gerechtigkeit zu schaffen." Und wer es auch seyn mag in ieder Nation, der so weit glaubet, von dem erklärt der Apostel, "daß er Gott wohlgefalle." Er ist auch wirklich in dem nämlichen Augenblich in einem Zustand von Gottes Wohlgefallen; doch ist er noch ein bloßer Knecht, tein eigentliches Kind Gottes. Indessen ist zu bewerken, daß "der Jorn Gottes" nicht länger mehr "über ihm ruhet."

Es ist leicht zu sehen, baß alle Arten und Stusen von Glauben, welche wir und benten künnen, unter eine oder die andere von ben oben beschriebenen fallen. Aber laßt uns streben nach den besten Gaben und dem töstlichern Weg folgen. Es ist tein Grund, warum du zusrieden senn solltest mit dem Glauben eines Materialisten, eines Heiden oder Deisten, oder auch mit dem eines Knechts. Freilich, wenn du den Lestgenannten erhalten hast, solltest du ihn nicht wegwersen; du solltest ihn auf keine Weise geringschähen, sondern wahrhaft dankhar dafür seyn. Doch zu gleicher Zeit hüte dich, daß du nicht hier stehen bleibest, dringe durch, bis du den Geist der Kindschaft empfängst. Ruhe nicht, bis "Sein Geist deinem

Beift Zeugniß giebt, bag du ein Rind Gottes bift."

### Gottes Souveranitat.

Gott offenbart fich unter einem zweifachen Charafter: als ein Schöpfer und als ein herrscher. Diefe find nicht unver-

einbar mit einander, aber fle find ganglich verschieden.

Als Schöpfer handelt Er in allen Dingen nach seinem eigenen souveränen Willen. Gerechtigkeit hat und kann keinen Plat hier haben, denn etwas nicht Vorhandenem ist man Nichts schuldig. hier kann Er daher im weitesten Sinne "mit seinem Eigenthum thun, was Er will." Demzufolge "schuf Er himmel und Erde und Alles, was darinnen ist," in jeter

möglichen Beziehung nach feinem eigenen besten Bohlgefallen. 1) Er begann feine Schöpfung ju einer Beit ober beffer in einem Theile ber Emigfeit, ber 3hm gut ichien. Satte es 3hm gefallen, fo tonnte fie Millionen Jahre fruher ober fpater geschehen fenn. 2) Er bestimmte burch feinen fonveranen Billen Die Dauer bes Universums, ob es fiebentaufend oder fiebenmalbunderttaufend oder ungablige Millionen Sahre Dauern follte. 3) Durch benfelben bestimmte Er ten Plat ber Schöpfung in ber Unermeglichfeit bes Raums. 4) Durch feinen fouveranen Billen bestimmte Er bie Babl ber Sterne, aile Theile, Die bas Universum ausmachen, und Die Große je-Des Atoms, iedes Firsternes, jedes Planeten und jedes Rome-5) Als Souveran fcuf Er Die Erde mit ihrem Bugebor, belebt oder unbelebt, und gab jedem eine bestimmte Ratur mit bestimmten Eigenschaften. 6) Rach eigenem besten Wefal-Ien ichuf Er neben andern Creaturen ben Menichen, und um ibm eine geiftige Ratur ju verleiben, begabte Er ihn mit Berftand, Willen und Freiheit. 7) Er hat Die Zeiten bestimmt, während welcher eine Nation ine Dafeyn gerufen werden foll mit den Grengen ihrer Wohnplage. 8) Er hat Die Beit, Den Play, Die Umftande der Weburt eines jeden Individuums beftimmt. 9) Er hat Jedem einen Rorper nach feinem Gefallen gegeben, schwach oder ftart, gefund oder franklich. Diejes Schliegt ein, 10) dag Er ihnen verschiedene Grade von Berjtand und Erfenntniß giebt, modificirt burch ungahlige Umftande. Es ift ichwer ju fagen, wie weit fich bies ausdehnt; was für ein ungeheurer Unterschied in Betreff der Bervolltommnung bestehe, gwijden Ginem, ber in einer frommen Familie geboren und erzogen murde, und einem Undern, unter Sottentotten gebornen und aufgewachsenen. Bir find nur bavon verfichert, bag ber Unterschied nicht fo groß fenn fann, um ben Ginen ju zwingen, gut, ben Undern boje ju feyn; ben Einen gur ewigen Berrlichfeit, Den Andern ins ewig brennende Teuer ju nothigen. Dies fann nicht fenn, weil anjunehmen mare, daß ber Charafter Gottes als Schöpfer, bem Charafter Gottes als Berricher widerfprechen murde, in welchem Letteren Er nicht nach feinem fouveranen Willen handelt, noch handeln fann, fontern wie Er uns austrudlich gefagt bat, nach den unveranderlichen Regeln ber Berechtigfeit und Barmbergiafeit.

Db wir daher es erflären fonnen oder nicht (was wir wirflich in tausend Fällen nicht tonnen), so muffen wir doch absoIut festhalten, daß Gott ein Belohner Derjenigen ift, die Ihn ernstlich suchen. Aber Er kann die Sonne nicht für ihr Leuchsten belohnen, weil die Sonne tein freies Wesen ist. Noch könnte Er uns dafür belohnen, daß wir unser Licht leuchten lassen vor den Menschen, wenn wir nach einer Nothwendigseit handelten, wie die Sonne. Alle Belohnung, sowie alle Strafe setzt Freiheit im Handeln voraus, und jede Creatur, die nicht diese Wahlsähigkeit hat, ist ebenso unfühig für das Eine, wie für das Andere.

Wenn daher Gott als herrscher handelt, als ein Belohner ober Bestrafer, so handelt Er nicht mehr als bloßer Souveran nach seinem eigenen Willen und Gefallen, sondern als ein unpartheilscher Richter, in Allem durch unveränderliche Ge-

rechtigkeit geleitet.

Doch ift wahr, daß in einigen Fällen Barmherzigseit größer ift, als Gerechtigkeit, Strenge aber niemals. Gott kann mehr belohnen, aber Er will niemals mehr ftrasen, als genaue Gerechtigkeit fordert. Es kann zugegeben werden, daß Gott als Sonveran handelt, indem Er einzelne Scelen von ihrer Sündhastigkeit überzeugt und sie in ihrer thörichten Laufbahn durch unwiderstehliche Macht aushält. Es scheint auch, daß Er in dem Augenblide unferer Bekehrung unwiderstehlich wirkt. Es mögen auch während der Dauer unsers driftlichen Kampses viele unwiderstehliche Einwirkungen statssinden. Aber doch, wie St. Paulus dem himmlischen Gesichte entweder geborsam oder ungehorsam hätte senn können, so kann jedes Individuum nach Allem, was Gott gethan hat, entweder seine Gnade benugen oder erfolglos machen.

Bas daher auch immer Gott gefallen hat, zu thun nach seinem souveränen Gefallen, als Schöpfers himmels und der Erde, und was auch immer seine Barmherzigkeit bei besondern Gelegenheiten thun mag, über und mehr als Gerechtigkeit erfordert — die allgemeine Regel steht fest wie die Pseiler des himmels: "ber Richter der ganzen Erde wird recht thun." Er wird Niemand wegen dessen strafen, das er möglicherweise nicht vermeiden konnte, noch darum, daß er etwas unterlassen hat, was er möglicherweise nicht thun konnte. Jede Strafe sept voraus, daß der Thäter das Unrecht vermeiden konnte, sir das er gestraft wird. Ihn ohne dies zu strafen, würde handgreif- lich ungerecht und unvereinbar mit dem Charakter Gottes seyn.

Treinit baher immer die 3dec von Gott, tem Schöpfer, dem fouveranen Schöpfer - und die von Gott, dem herricher, dem

gerechten herrscher. Last sie und mit ber größten Sorgfalt von einander unterscheiden; so werden wir Gott ben vollen Ruhm seiner souveranen Gnade geben, ohne seine unverletzliche Gerechtigkeit anzuklagen.

### Die allgemeine Vorsehung Gottes.

Es ift einer ber erften Grundfate ber Religion, bag bas Reich Gottes fich über Alles erftredt, jo bag wir mit Butrauen sagen fonnen : "D herr, unser herrscher, wie berrlich ift Dein Name in allen ganten !" Es ift ein findischer Begriff, angunehmen, bag Bufall Die Welt regiere ober irgend einen Untheil in ber Regierung berselben babe; nein, felbst nicht in ben Dingen, Die einem gewöhnlichen Auge felbst vollkommen jufällig icheinen. "Das Lovs wird geworfen in den Schoof, aber es fällt, wie ber herr will." Unfer Meifter felbit hat Diefes über allen Zweifel gestellt: "Dicht ein Sperling fällt auf Die Erde, ohne ben Willen eures Baters im himmel, ja (um es ftarter auszudruden) felbit die Saare auf eurem Saupte find gegablt." Unbegreiflich find und viele ber gottlichen Berfügungen in Rudficht auf einzelne Familien. Bir tonnen nicht begreifen, warum Er einige zu Reichthum, Ehre und Macht erhebt, und warum Er zu gleicher Beit Undere mit Armuth und Rummer barnieber brudt. Ginigen gebeiht Alles, was fie in die Sande nehmen, aufs Wundervollite, während Andere mit all' ihrer Arbeit und Dlühe fich kaum bas tägliche Brod verdienen. Und vielleicht begleiten Glud und Ehre Die Erstern bis ju ihrem Tode, mabrend Die Lettern ben Relch tes Leidens bis an das Ende ihres Lebens trinfen, obgleich wir feinen Grund weder für bas Glud ber Ginen, noch für bas Unglud ber Anbern einseben.

Ebenso wenig wiffen wir uns die göttlichen Berfügungen in Betreff von Individuen zu erflären. Wir wiffen nicht, warum Diesem sein Loos in Europa, einem Andern in den Wildniffen Amerika's geworsen ist; warum der Eine von reichen und edlen Eltern, der Andre von armen geboren worden ist; warum Bater und Mutter des Einen gesund und stark, die eines Andern schwach und frank sind, in Folge dessen er sich, als ein elendes Wesen, durch sein ganzes Leben hindurchschleppt, dem Mangel, der Mühe und tausend Bersuchungen ausgesetzt, aus denen er keinen Ausweg sindet. Wie Biele sind von ihrer ersten Kindheit an von solchen Umständen

384 Auserles. Stellen aus Besleys Schriften.

umgeben, daß sie durchaus keine Möglichkeit finden, sich selbst oder Andern nüglich zu seyn. Warum sind sie vor der Zeit ihrer Bahl in solche Berbindungen verwickelt? Warum sind ihnen schädliche Menschen in den Weg geworsen, daß sie nicht wissen, wie sie ihnen entsommen sollen? Und warum sind nügliche Personen aus ihrem Bereiche, oder wurden von ihnen weggerissen, wenn sie ihrer am meisten bedurften? — Gott, wie unersorschlich sind Deine Rathschlüsse, zu tief, um von unserer Bernunft ergründet zu werden! und Deine Wege, sie auszusühren, verborgen für unsere Beisheit!





Wesley, John, 1703-1791. BX Sammlung auserlesener Predigten vo 8333 Wesley. Aus dem Englischen übersetz W418 S4215 Wilhelm Nast. Cincinnati, Poe & Hit 1861 [c1847-56] 1861 2v. port. 19cm.

V.2

1. Methodist Church-Sermons. I. William, 1807-1899, tr. 339097

